
 

Confabulaciones. Revista de Literaturas de la Argentina  
Año 5, N° 10, julio-diciembre 2023. ISSN 2545-8736 

 
 
//Dossier// Alejandra Nallim (coord.) 
Literaturas de fronteras y fronteras literarias en la Argentina 
 

 
Poéticas anfibias en tres escritoras argentinas: 

la configuración de las diferencias como una lucha en Estela 
Mamaní, Elizabeth Soto y Liliana Ancalao 

Carmen Julieta Dávila1 
 

Recepción: 30 de octubre de 2023 // Aprobación: 20 de noviembre de 2023  
 
Resumen 
Este trabajo describe zonas de proximidad y semejanza entre tres autoras argentinas Elizabeth 
Soto, Estela Mamaní y Liliana Ancalao, desde una perspectiva decolonial crítica que retoma 
reflexiones del género como categoría social e histórica. Las autoras también trabajan la 
construcción de la memoria que analizaremos a partir de Elizabeth Jelin (2002). La categoría 
de “poetas anfibias” de Maristella Svampa (2007) nos permitirá analizar la literatura 
comprometida con lo social presente en los haceres y decires de estas poetas que también 
presentan multipertenencia geocultural. Apelaremos a los lineamientos filosóficos del 
pensamiento decolonial, en la configuración del sujeto, los procesos discursivos de 
subjetivación con aportes de Aníbal Quijano, Rodolfo Kusch y Boaventura de Sousa Santos, 
la categoría de “comunidades imaginarias” de Benedic Anderson, de geografías imaginarias 
de Luciana Mellado y la categoría de región de Ricardo Kaliman. 
Palabras clave 
literatura argentina - literatura del NOA - poetas anfibias 
 
Abstract: 
This work describes areas of proximity and similarity between three Argentine authors 
Elizabeth Soto, Estela Mamaní and Liliana Ancalao, from a critical decolonial perspective 
that takes up reflections on gender as a social and historical category. The authors also work 
on the construction of memory that we will analyze based on Elizabeth Jelin (2002). The 
category of “amphibious poets” by Maristella Svampa (2007) will allow us to analyze the 
literature committed to the social present in the actions and sayings of these poets who also 
present geocultural multi-belonging. We will appeal to the philosophical guidelines of 
decolonial thought, in the configuration of the subject, the discursive processes of 
subjectivation with contributions from Aníbal Quijano, Rodolfo Kusch and Boaventura de 
Sousa Santos, the category of “imaginary communities” by Benedic Anderson, and imaginary 
geographies by Luciana Mellado and the category of region by Ricardo Kaliman. 
Keywords 
Argentine literature - NOA literature - amphibian poets 

1Ayudante de Primera de Literatura Argentina I, Facultad de Humanidades y Ciencias Sociales de la UNJu. 
E-mail: cjdavila@fhycs.unju.edu.ar 

111 



Dávila // Dossier - Artículos // Poéticas anfibias en tres escritoras argentinas... // pp. 111-133 
 

El Registro Civil de Córdoba tiene la costumbre de publicar 
en un sitio institucional del gobierno, el nacimiento de cada niño, 

cuando nació mi nieta puso: “anoche a la 00 hora nació una nueva cordobesa”, 
y yo le dije a mi hijo, que es paraguayo y, a mi nuera que es brasileña: 

-acá se confundieron, ¡nació una nueva latinoamericana! 
Nora Ferreyra2  

 

Introducción 
El Sur es, pues, usado aquí como metáfora del sufrimiento humano 
sistemáticamente causado por el colonialismo y el capitalismo. Es un Sur que 
también existe en el Norte global geográfico, el llamado Tercer Mundo interior de 
los países hegemónicos. A su vez, el Sur global geográfico contiene en sí mismo, no 
sólo el sufrimiento sistemático causado por el colonialismo y por el capitalismo 
globales, sino también las prácticas locales de complicidad con aquellos. Tales 
prácticas constituyen el Sur imperial. El Sur de la epistemología del Sur es el Sur 
antiimperial. (Santos, 2009, p. 12) 

Durante muchos años, la literatura argentina que se visibilizó e impuso como la literatura 

nacional fue la que era escrita en Buenos Aires, mientras que el resto de las literaturas del 

interior permanecieron en el anonimato. Esta tendencia se ha revertido en estas últimas 

décadas; momento en que la crítica académica ha iniciado un estudio pormenorizado de estas 

escrituras, enriquecido con el desarrollo que han tenido los estudios de género desde el 

paradigma del pensamiento poscolonial.  

Surgida en América Latina la perspectiva crítica de la colonialidad del poder aparece 

como la llave analítica que hace posible visibilizar el espacio de concurrencia entre la 

modernidad, el capitalismo y el espacio formado por esta asociación estructural. Así se 

habilitaron líneas de indagación que empezaron a cuestionar el pensamiento eurocentrado, las 

opciones cognitivas frente a la racionalidad moderna abrieron la posibilidad de construir 

nuevos espacios de investigación y de crítica. Dentro de este marco los feminismos 

postcoloniales y decoloniales suponen una revalorización de los conocimientos surgidos de 

los sures3 como la posibilidad de hacer otras cartografías, y como alternativa ante las 

relaciones sociales que históricamente han oprimido y subordinado a las mujeres4. 

4 Los estudios postcoloniales y decoloniales proponen un cambio en los debates de la teoría de género, ya que 
van a cuestionar la mirada del feminismo blanco eurocentrado que no había tenido en cuenta en sus estudios la 

3 Eduardo Restrepo y Axel Rojas en la Introducción a la inflexión decolonial: características e historia (2010), 
sostienen que desde hace algo más de un década un grupo de intelectuales nacidos en países de América del Sur 
y el Caribe, cuyo trabajo se realiza en dichos países y en universidades de los Estados Unidos, ha ido 
conformando una colectividad de argumentación alrededor de un conjunto de problematizaciones de la 
modernidad y particularmente sobre el significado de dicha experiencia en la perspectiva de quienes la han 
vivido desde una condición subalterna. Como resultado de dicho trabajo, se ha producido un cuerpo de 
conceptualizaciones, categorías y formas de argumentación cuya incidencia ha sido notoria en algunos países de 
la región (pag. 13).  

2 Testimonio de Nora Ferreyra - expresa política del Cordobazo (Dávila, 2019, entrevista) 

112                                                                             Confabulaciones. Año 5, N° 10, julio-diciembre 2023 



Dávila // Dossier - Artículos // Poéticas anfibias en tres escritoras argentinas… // pp. 111-133 
 

Apostamos con este trabajo a un “paradigma otro” que sea diverso, que conecte a 

todos sus integrantes con las experiencias traumáticas del pasado, no solo de la colonialidad, 

sino también de la dictadura, del neoliberalismo y las políticas de ultraderecha que nos ignora 

y ningunea en el presente ante los valores del progreso, del bienestar, valores impuestos como 

mundiales o globales. En el sur es donde se genera la epistemología fronteriza de lugares de 

historia, de dolor de lenguas y conocimientos situados.  

Los textos que analizaremos retoman los relatos de los orígenes de la nación, desde 

una lectura actualizada de las políticas neoliberales que acentuaron las diferencias y las 

desigualdades económicas y sociales como lo sostiene Gabriel Giorgi en su artículo “Hacer 

concha. Escrituras performáticas del odio y pedagogías públicas” en Historia feminista de la 

literatura argentina:  

Ese odio como retorno de vocabularios racistas reclamando su lugar en los espacios 
de lo público democrático no equivale, sin embargo, a un retorno de prejuicios 
arcaicos, de matrices culturales reprimidas, de viejos sueños racistas que 
acompañan a la Argentina desde su fundación. (Giorgi, 2020, p. 107) 

En la historia de la literatura argentina podemos ver que las mujeres que aparecen en 

el discurso histórico y literario son generalmente mujeres excepcionales, ya sea por sus 

virtudes, heroísmo, belleza o porque pertenecen a una familia acomodada: “Solo tres mujeres, 

Eduarda Masilla de García, Rosa Guerra y Juana Manuela Gorriti, se dedican a revivir las 

historias legendarias más antiguas, como la de Lucía Miranda o la de los tesoros encondidos 

de los Incas (Lojo, 2004ª) …” (Molina, 2011, p. 248) Estas escritoras del siglo XIX vuelven al 

corpus colonial para reconstruir discusivamente esos orígenes y poner en crisis los postulados 

de verdad de esos archivos a través de la novela histórica. Este género les permitió llenar los 

vacíos de ese pasado silenciado, a través de la literatura que recobraba las ausencias, no para 

cuestionar sino para reescribir, para volver a los textos, a los recorridos ya marcados, en esa 

reescritura donde están las diferencias, para volver a diseminar y encontrar nuevos causes de 

esa pasado. Las escritoras románticas, como las escritoras contemporáneas que analizaremos 

relación entre el género y la raza, o identidades de género e identidad cultural, ni la relación entre racismo, 
imperialismo y las prácticas e ideología patriarcales. Así surgen nuevas perspectivas, los estudios 
interseccionales de género, donde se cuestiona de qué modo los espacio, los cuerpos las problemáticas diversas 
en que se representa la violencia doméstica, la violencia de género, los femicidios, los filicidios, en toda la 
representación qué es la familia y qué se deconstruye. También de la violencia social el despojo económico, la 
política de la orfandad extrema en que viven algunas subjetividades que dan cuenta del carácter posthumano que 
no solo está ligado a las figuras de transhumanización, o de figuras robóticas sino también de estos despojos, que 
se transforma en restos o en objetos que han perdido el carácter sintiente, más allá de lo razonable, qué pasa con 
los cuerpos que solo van a ser cuerpos abusados y abyectos.  
 
 

Confabulaciones. Año 5, N° 10, julio-diciembre 2023                                                                      113 



Dávila // Dossier - Artículos // Poéticas anfibias en tres escritoras argentinas... // pp. 111-133 
 

retoman esos tópicos desde una mirada situada, desde el presente, desde las posibilidades de 

desmontaje y de diseminación de los pliegues y repliegues que presentan los textos.  

Los poemas de las escritoras que estudiaremos permiten realizar un análisis 

sociocultural que entrelaza elementos temporales, culturales y lingüísticos. En sus textos se 

problematiza esa mezcla nacida a partir de la historia de la conquista donde se entrelazan las 

raíces indias y la española que deja entrever la marginalización, la disidencia de los sujetos 

poetizados y la posibilidad de elección de una identidad india/marginal/popular/fronteriza. 

Las escritoras como mujeres de frontera, dos de ellas posee dos culturas distintas, con fuertes 

vinculaciones con sus domicilios existenciales trabajan la realidad geocultural que las rodean. 

De esta manera, desde una teorización postcolonial problematizan las categorías de región, 

identidad, memoria, nacionalismo, colonialidad del poder y del saber (Quijano, 2014). 

Las poetas forman una triangulación entre las geografías disidentes5 y la literatura. A 

través del discurso hacen poemas y militancia social comprometida, como poetas anfibias se 

auto describen y sitúan respecto de los saberes que validan y los que invalidan con relación al 

otro. Soto, Mamaní y Ancalao escriben y viven una literatura socialmente comprometida, 

situada y emancipatoria, se ocupan con pasión de cuestiones sociopolíticas, deseosas de 

participar en la construcción de un nuevo mundo a través de la palabra y oponiéndose a todo 

poder hegemónico establecido. 

  

Escritoras anfibias que habitan la frontera: poetizar la violencia de género y la 
marginalidad 

El primer deber de una mujer escritora 

es matar al ángel del hogar 

Virginia Woolf (1929)  

 

Al confrontar estos diferentes, pero no por ello distantes modos de construcción de las 

literaturas que visibilizan las problemáticas de centros y periferias, nacionales, regionales y 

locales, surge la potencia de las voces de tres mujeres que hacen explotar la palabra y 

apuestan a la identificación desde las fronteras léxicas, culturales y sociales que habitan las 

autoras6 en cada uno de sus lugares de residencia.  

6 En sus poemas se problematiza esa mezcla nacida a partir de la historia de la conquista donde se entrelazan las 
raíces indias y la española que deja entrever la marginalización, la disidencia de los sujetos poetizados. 

5 Perla Zusman (2002) sostiene que el vínculo entre prácticas y saberes sobre el espacio puede ser pensado con 
un carácter emancipatorio. Por ello, la categoría de geografía disidente permite cuestionar la relación 
poder-sociedad mediada por el conocimiento considerado geográfico.  

114                                                                             Confabulaciones. Año 5, N° 10, julio-diciembre 2023 



Dávila // Dossier - Artículos // Poéticas anfibias en tres escritoras argentinas… // pp. 111-133 
 

La cultura occidental impuso a las mujeres las barreras que limitan su participación en 

el campo sociocultural. Por ello, en el siglo XXI Soto, Mamaní y Ancalao, de manera 

heterodoxa, relatan de otro modo la historia oficial. Son mujeres que se atreven a tomar la voz 

para contar el revés de la historia no visibilizada.  

En el siglo XX, con el ingreso de las mujeres a las universidades, los cambios de 

paradigma en las teorías/críticas literarias y la perspectiva de género permitieron la 

emergencia de una nueva forma de vinculación de las mujeres con las letras. Un hito 

importante lo marca la ocupación de cargos públicos y jerárquicos de importancia por el 

género femenino, pero también el inicio de épocas de inestabilidad económica, aumento de 

pobreza, desigualdad, sobre todo en el siglo XXI con la Crisis del 2001 y la emergencia 

ambiental.  

Maristella Svampa (2007) a partir de la categoría de “investigador - intelectual 

anfibio” describe el compromiso de tomar la palabra y accionar a partir de la experiencia de 

vida y estudio en lugares marginales como barrios piqueteros, sin dejar de lado la 

investigación académica. La imagen anfibia le permite al escritor/investigador/ 

académico/poeta vivir en mundos distintos sin perder su naturaleza: 

(…) es posible integrar ambos modelos que hoy se viven como opuestos, la del 
académico y la del militante, sin desnaturalizar uno ni otro. Podemos establecer como 
hipótesis la posibilidad de conjugar ambas figuras en un solo paradigma, el del 
intelectual-investigador como anfibio, a saber, una figura capaz de habitar y recorrer 
varios mundos, y de desarrollar, por ende, una mayor comprensión y reflexividad 
sobre las diferentes realidades sociales y sobre sí mismo. Así, a la manera de esos 
vertebrados que poseen la capacidad de vivir en ambientes diferentes, sin cambiar por 
ello su naturaleza, lo propio del investigador- intelectual anfibio es su posibilidad de 
generar vínculos múltiples, solidaridades y cruces entre realidades diferentes. En este 
sentido, no se trata de proponer una construcción de tipo camaleónica, a la manera de 
un híbrido que se adapta a las diferentes situaciones y según el tipo de interlocutor, 
sino de poner en juego y en discusión los propios saberes y competencias, 
reafirmando su lugar en tanto intelectual-investigador crítico. Asimismo, hay que 
agregar que la naturaleza anfibia y por ende, los niveles de reflexividad que está en 
condiciones de desarrollar el intelectual-investigador militante, es un rasgo que 
aparece también en otros actores, como por ejemplo, el activista cultural, una figura 
global difundida en distintas latitudes, tanto en los países del centro como de la 
periferia (p. 14) 

Las distintas crisis por las que atravesamos, desde las matrices opresivas, se juntan las 

dimensiones geopolíticas, económicas, ecológicas, geográficas, de género, de clase, de etnia 

con las que trabajarán estas tres poetas en sus textos. 

Elizabeth Soto, Estela Mamaní y Liliana Ancalao hacen audible sus voces por todas 

las mujeres acalladas, en una realidad donde la acumulación de leyes, los centros dirigidos a 

Confabulaciones. Año 5, N° 10, julio-diciembre 2023                                                                      115 



Dávila // Dossier - Artículos // Poéticas anfibias en tres escritoras argentinas... // pp. 111-133 
 

protegerlas contra la violencia de género no han sido suficientes para acabar con ese flagelo y 

poder derribar el sistema modelo patriarcal que sostiene esas violencias para separar a la 

figura femenina del lastre de ser la víctima del hombre.  

Escribir literatura no es gran cosa, dice mi papá, que siempre me manda a hacer 
algo productivo, como limpiar pisos o cocinar (sea la hora que sea). Tengo tres 
callos perpetuos en las manos gracias a esos mandatos, de los cuales no reniego. 
Por más que limpie los pisos siguen negros, ¿mugre? (Soto, 2018, p. 15) 

Por un lado, el discurso pone en evidencia una estructura social patriarcal que somete 

a la mujer y reclama esos lugares comunes y mandatos sociales a los que fue relegada la 

figura femenina y de los que ya renegaba a principios del siglo XX Virginia Woolf en su 

ensayo Profesiones para las mujeres (1929). Las tareas domésticas someten a la mujer y se 

interponen entre el trabajo de la escritura y los mandatos sociales impuestos al género 

femenino. Por otro lado, surge la advertencia masculina desde el pensamiento patriarcal, una 

mujer no puede ser escritora porque es un derecho del varón serlo. El éxito y el 

abastecimiento del hogar con el trabajo del escritor dignifican al hombre, pero no a la mujer.  

El sistema capitalista explota a las mujeres, cuenta con la producción gratuita de su 

trabajo, de madre, ama de casa, cuidadora, mujer empleada, como un miembro invisible de la 

sociedad. Y su única posesión es su cuerpo que le será expropiado a cada momento por una 

sociedad patriarcal en el espacio del hogar/ familiar a través de labores consideradas 

tradicionalmente femeninas tales como la costura, la cocina, la limpieza y en términos 

generales el trabajo artesanal.  

El silencio que debe guardar la mujer implica retomar el espacio de la madre, 

recuperar los cuchicheos, sus murmullos, en definitiva, lo oral, que el itinerario de poemas de 

las tres escritoras va a visibilizar, como un discurso lugarizado. Advertimos allí la práctica 

social del conocimiento que cuestiona el saber absoluto y el saber occidental.  

 

Cartografiar los espacios: el domicilio existencial 
La noción de región7 puede ser operativa para pensar la diversidad, lo que nos permite decir 

que toda literatura es regional, en el sentido de que toda literatura produce o construye su 

7 Ricardo Kaliman (1994) se ocupa del problema teórico metodológico que implica el uso de la categoría de 
región en el estudio de la producción literaria de Tucumán. La región no constituye un territorio geográfico 
preciso, sino una comunidad literaria que opera a partir del “razonamiento de que la relevancia social de los 
procesamientos textuales está determinada por un conjunto de expectativas y operaciones que comparte (...) una 
comunidad” (1994, p. 9). El autor propone leer las obras a partir de las vinculaciones que tienen con comunidad 
de lectores. De esta manera, hay literatura regional cuando un escritor produce, en su espacio sociocultural, sobre 
el mismo y para la comunidad de lectores que conforma dicho espacio. Región, en este sentido, es una 
construcción determinada por ese vínculo entre escritor y comunidad con la que dialoga. 
 

116                                                                             Confabulaciones. Año 5, N° 10, julio-diciembre 2023 



Dávila // Dossier - Artículos // Poéticas anfibias en tres escritoras argentinas… // pp. 111-133 
 

discurso estético literario a partir de claves culturales que tienen que ver con el espacio 

geocultural8.  

El concepto de unidad geocultural de Rodolfo Kusch (1978) “lleva a cuestionar 

filosóficamente la posibilidad de un saber absoluto, como lo propone el pensamiento 

occidental. El saber absoluto de Hegel, es un saber condicionado por la cultura y las 

circunstancias políticas de la Alemania de su tiempo (1978, p. 15). El vínculo del 

conocimiento con los diferentes contextos de producción y enunciación es un punto de 

contacto entre las prácticas teóricas geoculturales, decoloniales que cuestionan el concepto 

occidental del conocimiento y reconocen articulaciones entre los lugares geoculturales y la 

producción lugarizada de saberes. No alcanza con vivir en un lugar y producir saberes y 

prácticas situadas. Porque no es solo un compromiso personal producir esos saberes y esas 

prácticas situadas. Lo que aparece acá es la manera en cómo las escritoras asumen el carácter 

anfibio para hablar de la literatura, a través de las autoridades discursivas que se pluralizan 

cuando empiezan a hablar en términos geoculturales.  

La potencialidad que tiene la literatura de apelar a la realidad, asume la complejidad 

humana, los conflictos, los reveses, en las calles, en las rutas, en lugares remotos. El referente 

que se encuentra en el texto y que “geoculturalmente” están construyendo las escritoras a 

través de la palabra. En la escritura de estas poetas provenientes de distintas geoculturas, hay 

historias que están atravesadas por distintas regiones y discursividades simbólicas9.  

La ciudad de Palpalá suele tener lluvias intensas que duran poco, casas con 
gallineros precarios en los fondos, talleres mecánicos en las calles, colectivos que 
van a toda velocidad y matan a niños pero nadie recuerda eso con claridad. A la 
ciudad le aburre la literatura, las bibliotecas, los encuentros culturales, los trabajos 
bien pagados y sobre todo las políticas sanitarias. 
Al lado de la casa se erige un gran depósito de carbón, que estaciona los camiones 
en la vereda y tapan las paradas del colectivo, y en los momentos de descargar los 
camiones cortan la avenida, nadie dice nada. 
Los camiones vienen cargados de carbón de diferentes lugares del país. Los lunes y 
miércoles llegan de Chaco, los martes y viernes de Bolivia, los jueves y martes de 
Brasil. 

9 Esta reivindicación en el lugar del discurso permite recuperar a Marc Angenot en su planteo de que las 
prácticas discursivas (en una dimensión amplia que incluya todos los dispositivos semióticos, como la literatura) 
son hechos sociales. (Angenot, 2012:10) De este modo, los poemas llevan a cabo un desplazamiento del 
significado referente a la materialidad social al campo literario identificando de esta forma sus productos 
culturales.  

8 La categoría geocultural de Rodolfo Kusch (1978) implica la intersección de lo geográfico con lo cultural, ya 
que el pensamiento es siempre situado, hay una gravidez del pensar marcada por el suelo. No obstante, se 
realizan las salvaguardas necesarias para que la situacionalidad geográfica no conduzca a una determinación 
esencialista y en última instancia a los etnocentrismos de los que pretende salir. De esta forma, aporta a la 
filosofía andina y antropología para investigar a las comunidades originarias y permite leer porciones de la 
literatura de la Argentina que fueron invisibilizadas. 

Confabulaciones. Año 5, N° 10, julio-diciembre 2023                                                                      117 



Dávila // Dossier - Artículos // Poéticas anfibias en tres escritoras argentinas... // pp. 111-133 
 

Vienen cargados con un cierto plus, la flora y la fauna de cada lugar. 
Es habitual encontrarse con perros de colores extraños, que van desde el amarillo 
hasta el verde pasando por el azul, o con gatos asfixiados por el carbón que tienen 
pelos hasta de diez centímetros de largo y uno que otro con el pelo enrulado. 
¿Rulos? sí, rulos. Pero lo más increíble es ver a los gusanos coloridos, con antenas 
largas y con centenares de patas para deslizarse por las paredes. 
Un gusano azul trepó hasta nuestra casa, se metió por las sábanas de la cama, 
compartió la almohada, anidó en nuestras bocas. Durante la mañana acarició 
nuestros pies, esquivó las picazones que nos había dejado, ignoró la sangre que 
brotaba de los orificios. Nico lo atrapó y metió en un frasco, Los días nublados se 
enciende e intenta alumbrar la habitación con su hermosura azulada. 
En la salita de primeros auxilios del barrio nos hablaron del neoliberalismo (Soto, 
2018, p. 21). 

El lugar de producción de las poetas es importante porque allí surge la ligazón con su 

geografía, tiene sus propias pautas, son textualidades inherentes a la ubicación en el espacio, 

aunque sean cotidianas, conflictivas y brutales. No se separan de la dimensión temporal, son 

relacionales porque hay una continuidad en sus discursos.  

En este poema narrativo de Elizabeth Soto el discurso está inmerso en una geografía 

local, describe los márgenes o periferias de su lugar de residencia, descentrando lo territorial, 

cartografiando los espacios que la rodean en recorridos por la ciudad que están guardados en 

la memoria y en el cuerpo. Su domicilio existencial es la zona de habitualidad10 donde se 

siente seguro. Es la unidad geocultural desde donde se piensan y comparten un medio 

geográfico, saberes comunitarios e históricos ligados al suelo.  

La autora utiliza las vivencias de situaciones límites que sucedieron en la localidad de 

Palpalá, como herramienta para la construcción de la identidad que se caracteriza por 

construirse al margen de los cánones de la sociedad patriarcal.  

La escritora toma como referentes de su texto hechos reales para criticar las injusticias 

sociales, su escritura tiene un carácter autobiográfico, entre elementos ficticios va insertando 

reflexiones y datos de su vida real, convertidos en literatura comprometida socialmente. 

Utiliza la ironía para advertir sobre la problemática centro / periferia existente también entre 

la capital de la provincia y las localidades del interior. La sociedad es descripta como 

indiferente a los sucesos dramáticos de esa realidad que no se conmueven con la muerte. Los 

habitantes de los márgenes citadinos se encuentran a merced de los sectores dominantes que 

concentran el poder del estado y generan violencias institucionales.  

Muchas de las circunstancias económicas y sociales fueron producidas durante la 

crisis de los ochenta y noventa en Jujuy. Hay referencias a la contaminación por plomo que la 

10 Lo habitual hace referencia a la categoría de Williams de habitus. 

118                                                                             Confabulaciones. Año 5, N° 10, julio-diciembre 2023 



Dávila // Dossier - Artículos // Poéticas anfibias en tres escritoras argentinas… // pp. 111-133 
 

población sufrió cuando la empresa Altos Hornos Zapla funcionaba allí. La fauna exótica que 

describe la autora posee alteraciones genéticas que remiten a sucesos históricos en el que la 

población de Palpalá se encontraba intoxicada por plomo. La dependencia económica para 

subsistir impedía que las personas abandonaran este lugar contaminado que terminaba 

dejándoles profundas secuelas físicas, hasta la muerte11.  

En otro poema Elizabeth Soto dice: “me siento vulnerable/ quiero arrancarme la piel, 

la nostalgia/ quiero no llorar / tu casa es aquella de bloques, / de perros flacos, lomos pelados. 

/ tu casa es esa casa que se va a inundar y nadie dice nada/ (Soto, 2017:10) “En la ruta donde 

murió la mujer embarazada ahora hay una cruz grande y una chica, ambas con flores de 

plástico…” (Soto, 2018, p. 19). 

Los poemas metaforizan ciudades periféricas marcadas por la pobreza y rutas 

señalizadas por mojones de la muerte se transforman en signo actualizado del femicidio, con 

gran peso simbólico en esta presente post pandemia12. Memorias silenciadas de la violencia 

sexual y de género en las que proliferan imágenes de los cuerpos vulnerados o desaparecidos 

de mujeres, la literatura se hace cargo de esa falencia y denuncia los acontecimientos 

traumáticos con la representación de la violencia extrema13. 

El discurso literario también define identidades microterritoriales: “Una wawa va 

colgando de la espalda de la madre, / entre sus mantas/ las mantas la envuelven entre colores/ 

parece un capullo de mariposa, / que nunca va a tener alas” (Soto, 2017, p. 9) “Ojalá la 

inundación la hayan padecido los gitanos, total, no tienen nada que / perder- dice mi papá, en 

el momento de la inundación se preocupó más por el auto de juguete del bebé/” (2017, p. 23). 

Las imágenes pertenecen a un realismo crudo, el discurso da cuenta de las violencias 

13 La figura del femicidio fue incorporada al código penal en Argentina en 2012 y al código social mucho 
después, quizás a partir de la primera manifestación del Ni Una Menos, en 2015. El cuerpo de la mujer como 
objeto destinado a ser esclava sexual por cuestiones políticas, sociales o étnicas motivaron la articulación de la 
figura recurrente de la cautiva en la narrativa argentina del siglo XIX y XX. Resemantizada en el siglo XXI por 
los cuerpos de las mujeres violentadas, ejecutadas, descuartizadas y quemadas en parrillas o arrojadas en 
basurales, donde subyace el intento siniestro de borrar absolutamente su existencia, su huella, su memoria.  Estas 
ficciones ponen en evidencia la resistencia de los cuerpos femeninos en contextos represivos, allí, las mujeres 
luchan por el reconocimiento de sus derechos, trazando continuidades con los colectivos activistas de combate 
del presente desde un pasado silenciado e individual. 

12 En 2020 en Argentina hubo 265 femicidios: la pandemia profundizó la violencia de género, más de la mitad 
sucedieron en el domicilio de la mujer asesinada y 230 niñas y niños se quedaron sin madre por estos crímenes 
de violencia machista. Hubo un femicidio cada 29 horas. En Jujuy los femicidios ocurrieron en el primer 
semestre del 2020 y la otra mitad en los últimos 25 días, registrando la tasa más alta del país. Tres de estos 
asesinatos de mujeres ocurrieron a la vera de las rutas nacionales, donde se pueden encontrar mojones, 
marcaciones con cruces, monolitos, altares, grutas para indicar el lugar del femicidio, se congregan los familiares 
y los colectivos feministas para reclamar justicia por estos casos sin resolver hasta la fecha.  

11 La obra teatral Cacería Saturno, dirigida y protagonizada por Andrea Bonutto y Natalio Bognanni, trabaja este 
tópico. Los protagonistas Doris y Julián llegan a un pueblo industrial, motivados por la ilusión del progreso 
laboral, en una región que se fue transformando a partir de la explotación de sus recursos mineros. Esta obra fue 
ganadora de la 34° Fiesta Provincial del Teatro. 

Confabulaciones. Año 5, N° 10, julio-diciembre 2023                                                                      119 



Dávila // Dossier - Artículos // Poéticas anfibias en tres escritoras argentinas... // pp. 111-133 
 

reproducidas entre los ciudadanos ante la anomia del estado. Soto nos entrega su poesía 

barrial que crítica las desigualdades sociales con desenfado.  

Isabel Alicia Quintana en “Lo residual como gesto crítico: un porvenir de los restos” 

en Historia feminista de la Literatura Argentina dice:  

La literatura del presente muestra un repertorio muy amplio de figuras del resto en 
relación con la vida … (…) 
Intento pensar, a partir de esto, en la producción de vidas en el contexto neoliberal: el 
funcionamiento de una economía de mercado que produce nuevas parcelas de vidas y 
restos que paralizan su significancia. En este sentido, Butler analiza las vidas precarias 
estudiando la construcción de imágenes: “Pero a veces este esquema funciona 
precariamente sustrayendo toda imagen, todo nombre, toda narrativa, de modo que 
nunca hubo allí una vida ni nunca hubo allí una muerte” (2006, p. 183) (2020, pp. 
138-139) 

El paisaje de esta ciudad fronteriza, no solo por su ubicación geográfica sino también 

porque abre el espacio para la inclusión de otras voces, visibiliza otros mundos, lugares 

devastados, paisajes nefastos, llenos de subjetividades del descarte social de los que se vale la 

autora para construir sus textos: “Se trata de dos maneras de exponer la vida: como residuo 

expuesto a desaparecer o como cuerpo resistente que mantiene su proyecto vital” (Quintana, 

2020, p. 139). 

Elizabeth Soto se constituye de esta forma en su propio personaje ficticio/real, como 

mujer alternativa, capaz de generar importantes proyectos personales y sociales, sobre todo 

con peso social y político que se impone ante las violencias para reclamar ese lugar donde 

fueron puestas las marginalidades. Los otros que siempre serán el bárbaro, el subalterno, el 

monstruo, el “otro cultural”: “mi casa está llena de vinchucas/ y cada vez que vienen visitas 

desde Buenos Aires/ les decimos que son simples cucarachas/…/ chupan sangre en esas 

mismas heridas dejan huevos/ huevos que será heridas más profundas/ que acumulan tierra/ 

tierra que será tumba”. (2022, p. 10) “Somos miserables/ temerarios/ ¿me hablás de pobreza a 

mí?/ todavía no sabemos quién va a tener que dejar de comer/ para que alcance la comida” 

(2017, p. 35). 

En una entrevista realizada por Cuarto Poder Salta, Soto afirma:  

Me gusta concebir a mi poesía como barrial porque es la cotidianeidad que me habita. 
Escribo desde mi barrio pero también imaginando otros, viajando en colectivo, 
caminando calles de tierra, cruzándome con perros flacos, creo que es un intento de 
plasmar la crítica hacia la desigualdad económica y social. Todo es un constante 
intento. Estamos aprisionados entre los errores y los aciertos. (Soto, 2022). 

En las décadas del ´30 y ´40 en Jujuy hubo un proceso de atracción de población a la 

esfera salarial que se manifiesta en el crecimiento acelerado de los centros 

120                                                                             Confabulaciones. Año 5, N° 10, julio-diciembre 2023 



Dávila // Dossier - Artículos // Poéticas anfibias en tres escritoras argentinas… // pp. 111-133 
 

urbanos-industriales, a través del desarrollo de la industria azucarera, la minería y la 

producción siderúrgica. Mientras que en la década del ´80 y ´90 la baja de producción de los 

ingenios azucareros, el cierre de Altos Hornos Zapla en la ciudad de Palpalá se tradujo en 

altos índices de desocupación y subocupación: “El desempleo estaba de moda/ éramos 

indiferentes”. (2017, p. 25) “Má, no tengo sangre/ no tengo futuro” (2017, p. 17). Realidad y 

ficción se vinculan, se confunden para hacer una literatura que nos habla de un pasado 

reciente que es traumático y que ha dejado sus huellas en el presente.  

La escritora nos ofrece poemas que no están encorsetados a la literatura regional 

asociada a la concepción de belleza, su escritura es “postautónoma”14, como forma de 

interpretar el presente. La mirada atenta está puesta en las zonas oscuras de esa realidad que la 

escritora contemporánea registra y escribe, sin miedo porque además su literatura no depende 

de una editorial ajena, sino que ella misma es su editora y publicará sin el examen del ojo 

extraño o evaluador que pueda descartar una escritura de la denuncia, comprometida con lo 

social.  

La consolidación de la libertad en el mercado produce ciertas libertades estéticas que 

serán capaces de dar cabida a nuevas manifestaciones literarias, como las que estamos 

analizando, que en un orden más tradicional ubicados en los centros legitimadores porteños, 

ni siquiera tendrían lugar ni mucho menos visibilidad. 

En los poemas de Elizabeth Soto se puede leer la intencionalidad temática expresiva 

donde explícitamente manifiesta el contexto que la rodea como protagonista de sus propias 

historias.  

Sus poemas nos remiten a la reconstrucción de hechos del pasado que afectan ese 

presente en el que la escritora deja leer estas historias que esconden la imagen del vacío y el 

silencio, elementos propios de la sensación de orfandad que deja el abandono y el desarraigo, 

en una prosa poética.  

Má, quiero que me des un abrazo que pare la lluvia 
que detenga mis lágrimas agazapadas en los ojos 
quiero mirarte y saber que todo está bien 
que sea como un domingo a la noche y seas capaz de resolver todas mis tareas 
Má, esa no es mi sangre 

14 En Aquí, América Latina. Una especulación (2010), Josefina Ludmer sostiene que se trata de apuestas de 
territorialización (se instala en “islas urbanas, que no son ni campo ni ciudad”) que operan en la imaginación 
pública. Estas literaturas postautónomas parten de un universo “sin afueras, real/virtual”, al que llaman 
imaginación pública o fábrica de realidad. Allí, no se diferencia Realidad/Ficción, hay un “movimiento, 
conectividad, superposición y sobreimpresión de todo lo visto y oído”. La literatura es el hilo conductor de la 
imaginación pública y la vía por la que la especulación entra en esa fábrica de realidad. 
 

Confabulaciones. Año 5, N° 10, julio-diciembre 2023                                                                      121 



Dávila // Dossier - Artículos // Poéticas anfibias en tres escritoras argentinas... // pp. 111-133 
 

no soy yo 
te acordás cuando matabas gallinas en el fondo de la casa? ahí creía en las almas 
en el cielo y en el infierno 
ya no  
no nos vamos a ningún lado  
nos volvemos tierra y la tierra agua 
Má, no tengo sangre 
no tengo futuro 
solamente existe la inundación 
el agua que nos tapa los ojos 
los muertos que van a ser barro  
(Soto, Parcialmente nublado, 2017, p. 17) 

El yo lírico se encuentra disociado entre el sujeto escritor con su realidad, hay una 

separación entre el cuerpo y lo exterior, lo que se percibe con los sentidos. La sangre es la 

posibilidad de redención, el cuerpo como un pasaje y el lugar que establece contactos con el 

mundo que se obturan con la muerte sin resurrección, y un cuerpo que se reduce a tierra/ agua, 

como objetos inmanentes e indispensables para el yo-poeta.  

Hay en el poema una reconstrucción basada en fragmentos de recuerdos, la figura 

fantasmal de la madre aparece, a través de la evocación del yo lírico y se va adueñando del 

poema, la memoria debe ser edificada, un trabajo que estará a cargo de las mujeres, como el 

sustento histórico de una familia, como sus fundadoras. 

  
La distancia es una construcción discursiva  
En “La Patagonia como versión de una distancia”, Luciana Mellado dice con respecto a la ley 

del coirón, ésta aporta al diseño de imágenes literarias de la Patagonia y beneficia la 

instauración de fronteras respecto de lo propio y lo ajeno:  

Lo cercano y lo lejano son productos de una invención, y son ficticios en este sentido. 
(…) [la ley del coirón] Naturaliza igualmente una cartografía simbólica que reduce las 
relaciones entre los espacios a una mera contraposición geográfica, cultural o política 
de localizaciones fijas y antagonismos irreversibles, el centro y la periferia como una 
antítesis estática que simplifica la complejidad histórica de las sociedades (2015, p. 
69). 

Las ficciones y fábulas de identidad construyen las distintas regiones a través de las 

distancias, y por lo tanto desde el extrañamiento porque están situadas en las fronteras, en el 

no lugar. 

Ricardo Kaliman (1994) dice que no es el lugar sobre el que se escribe, ni el lugar 

desde donde se escribe, sino el lugar que produce regiones. Estas escritoras desmontan la 

122                                                                             Confabulaciones. Año 5, N° 10, julio-diciembre 2023 



Dávila // Dossier - Artículos // Poéticas anfibias en tres escritoras argentinas… // pp. 111-133 
 

categoría de “región” que estereotipa y limita a una configuración endogámica de la literatura, 

como si estuvieran encerradas en una temporalidad y desde una perspectiva cerrada.  

Esta geografía imaginaria en la que la Patagonia es marginalizada y descrita desde la 
gramática de la desmesura, la soledad y la lejanía tiene un origen, los llamados textos 
fundacionales, y también tiene peligrosos usos y abusos teóricos y literarios que se 
centran en la exotización del sujeto y su aldea y en sus esencialización folclorizante 
(2015, p. 67)  

Liliana Ancalao (2020), en la apertura de “Para que drene esta memoria”, se 

autoreconoce como parte del pueblo mapuche en la reconstrucción de la memoria: “Escribo 

para recordarme quién soy,/ porque yo nací sin saber quién era./ Escribo por respeto a los 

kongen, los dueños del agua,/ que me llegaron en la voz de mi abuela Roberta Napaiman/ y 

esa vez el ngen era un caballo/ que asomaba su cabeza en la laguna de Cushamen,/ el temor 

nos nacía escuchando este relato/ e impedía nuestros juegos en la orilla…(Ancalao, 2020, pp. 

7-15) 

Esta autora pone el énfasis en recordar, conservar y guardar la memoria. Tarea que es 

responsabilidad de las mujeres. Hay mayor identificación en lo matrilineal ya que va de la 

abuela materna a las hijas y nietas, desmontando de este modo el sistema patriarcal occidental 

donde el varón es el encargado de la escritura de la historia. Ellas, se convierten en 

archivistas, historiadoras y guardianas de los recuerdos. La memoria administrada por mujeres 

que juntan fragmentos de vida, construye con objetos de sus antepasados, a veces con escenas 

cotidianas, con la violencia de recuerdos de asesinatos, de privaciones, de violaciones, del 

genocidio de las comunidades, la conservación de estas memorias es fundamental para 

realizar su interpretación15.  

El movimiento contrahegemónico subalterno que produce la autora, al asumir el 

propio lugar de existencia, en sentido pleno caracterizado por escribir en lengua originaria, 

mapuzungun. Una lengua silenciada que determina la inexistencia del otro, hay una acción 

rebelde de escribir, poetizar y construir la memoria de sus antepasados a partir de la lengua 

originaria de los que no tuvieron voz. 

yo al frío lo aprendí de niña en guardapolvo 
estaba oscuro  
el rambler clasic de mi viejo no arrancaba 

15 La oralidad es una sistema semiótico y epistémico, donde se trabaja no solo con el discurso, sino también con 
la proxemia, lo kinésico, en un aquí y ahora que facilita la construcción de una polisemia de producciones. Nos 
permite conocer el mundo, descubrirlo, ordenarlo a partir de todos los recuerdos y los personajes que intervienen 
en el relato y se enfrentan a conflictos que irán resolviendo; de esta forma posibilita que se otorgue un orden al 
mundo, se sistematice se pueda modelar el contenido de la vida y por lo tanto del mundo. La oralidad finalmente 
como organizadora de la memoria, de la cultura y que configura identidades.  
 

Confabulaciones. Año 5, N° 10, julio-diciembre 2023                                                                      123 



Dávila // Dossier - Artículos // Poéticas anfibias en tres escritoras argentinas... // pp. 111-133 
 

había que irse caminando hasta la escuela 
cruzábamos el tiempo  
los colmillos atravesándonos  
la poca carne  
yo era unas rodillas que dolían  
decíamos qué frío  
para mirar el vapor de las palabras  
y estar acompañados. (Ancalao, 2015, p. 8) 
 
ahora escribo  
eso se ve en mis manos 
sin paspaduras y sin callos  
no aprendí a carnear un capón  
ni cuidé un cordero guacho en el invierno 
  
en las vacaciones de la escuela  
nos estaba permitido el viaje  
un trecho hasta la hilera de los álamos  
un infinito hasta el puente del río Cakel  
hasta ver el azul que me volvía adentro  
donde la malasangre  
se aquietaba  
 
pasar el tramo de los teros y las avutardas  
llegar a los abrojos y al neneo  
a la huella seca  
al ladrido de los perros  
 
para verlos y verme  
 
ahora somos mapuche  
indígena argentina nos dijeron  
también paisanas  
pobladores  
araucanas nos dijeron  
(Ancalao, 2020, Rokiñ provisiones para el viaje, p. 17) 

El yo poético pone de manifiesto la fractura de la historia, Liliana Ancalao adereza sus 
propios recuerdos. Recrea momentos familiares y de sus antepasados en comunidad, compone 
en su imaginario para producir una historia extraoficial, no documentada, la historia de su 
pueblo, de su comunidad. La memoria que drena, se transmite infinitamente poetizada, 
narrada, como único y verdadero legado. De esta manera comprende que el sentido de la vida 
está en la conservación de los recuerdos de esa memoria que la mantienen unida a su cultura 
originaria. 

“Escribo para recordarme quién soy, porque yo nací sin saber quién era” (Ancalao, 
2020, p. 7). Liliana Ancalao se define por la comunidad mapuche y escribe en mapudungun, 
idioma originario que debe aprender de adulta. Tal como otros poetas que escriben en lengua 

124                                                                             Confabulaciones. Año 5, N° 10, julio-diciembre 2023 



Dávila // Dossier - Artículos // Poéticas anfibias en tres escritoras argentinas… // pp. 111-133 
 

originaria, son bilingües por opción. Recuperar la lengua de su comunidad para poner en valor 
las lenguas y culturas indígenas. Su identidad mapuche se fundamenta en una historia de 
resistencia.  

Por su parte Estela Mamaní contribuye con la recuperación y puesta en valor de la 
lengua indígena al investigar sobre el uso del quechua en la región de la Quebrada de 
Humahuaca, dice al respecto:  

En las zonas con sustrato de lengua indígena, la enseñanza de la lengua, en general, 
no considera que algunas particularidades del uso de la lengua podrían tener 
explicaciones que difieren de aquellas que sólo se basan en la ignorancia de las 
normas del español. La relación lengua/cultura es necesaria para comprender el 
sentido del mantenimiento de formas y significados tanto en la oralidad como en la 
escritura. No sólo se trata de una transferencia lingüística del quechua al español, 
sino también de que el mantenimiento del significado que posee en la lengua 
indígena se vincula con la vigencia de una práctica cultural (2011, p. 202). 

En esta autora la recuperación del quechua implica su estudio y también la posibilidad 

de que las comunidades puedan seguir hablándola sin sufrir estigmatizaciones. La escritora 

recupera esa lengua originaria en particular, vinculándola con su identidad, con la identidad de 

sus antepasados que sí la hablaban y de quiénes fue aprendiéndola. Esto pretende dar cuenta 

de las transformaciones o cambios que se están dando en relación a las actitudes hacia las 

lenguas indígenas que van generando acciones de revalorización y revitalización lingüísticas 

en distintos contextos sociopolíticos.  

Ancalao desde Comodoro Rivadavia nos ofrece su obra bilingüe. En lengua mapuche 

y en castellano, trabaja con la temática de las memorias de las mujeres indígenas del sur, en 

esta visión de una noción de frontera transnacional mapuche. En esa Patagonia que no es 

meramente argentina ni chilena, sino que es una nación distinta sin fronteras geopolíticas a las 

que estamos acostumbrados. Ancalao no solo representa una textualidad otra, en términos 

literarios sino en términos lingüísticos, culturales. Su literatura tiene más que ver con la que 

escriben las escritoras mapuches, de Argentina y Chile, que con la que producen otras autoras 

en Argentina. Es decir, participa de otra disposición canónica, más allá de las coordenadas 

nacionales16. 

Una región en clave geocultural es el recorte geográfico desde donde estas escritoras 

pueden hablar: Palpalá, Tilcara, Comodoro Rivadavia, sus versos configuran un espacio en 

tensión, un pensamiento lugarizado para hablar de los “domicilios invisibles”. Boaventura de 

16 Por ello es necesario apelar a lo geocultural, noción que Rodolfo Kusch (1976) utiliza para plantear una 
relación intrincada entre: cultura / geografía y las dificultades para destrabarlas. Lo cultural es un lugar 
existencial donde una comunidad se desarrolla, mientras que lo geográfico no podrá leerse solamente como la 
materialidad del suelo, ya que también se convierte en lo simbólico, en el domicilio existencial.  
 

Confabulaciones. Año 5, N° 10, julio-diciembre 2023                                                                      125 



Dávila // Dossier - Artículos // Poéticas anfibias en tres escritoras argentinas... // pp. 111-133 
 

Sousa Santos (2018) sostiene que la “racionalidad indolente” constituye el imperio de un tipo 

de razón eurocentrada y logocéntrica que representa el retorno hacia la colonialidad de las 

sociedades metropolitanas. El movimiento contrahegemónico que producen las tres escritoras 

es asumir el propio lugar de existencia, en el concierto canónico de la literatura argentina, 

como arma de batalla para hablar desde sus lugares de residencia, con una lengua otra, de 

culturas subalternas, de memorias de los pueblos silenciados.  

Estela Mamaní en Jujuy, poeta tilcareña, recupera la lengua de su comunidad para 

contribuir con una investigación que tiene el objetivo fundamental de poner en valor la lengua 

y cultura indígenas de la Quebrada de Humahuaca en Jujuy, el quechua. Esa lengua ancestral 

que “como un conjunto de conocimientos, actitudes, valores y prácticas socioculturales 

contribuyen a la educación de todos los integrantes de la comunidad local, regional y nacional 

(sean indígenas o no)” (Mamaní, 2011, p.  212).  

La autora recupera la lengua quechua para estudiarla y la relaciona con su identidad. 

Indaga sobre las concepciones que tiene la propia comunidad educativa de su pueblo acerca 

del español hablado en la zona: “Es un monstruo difícil de vencer” (2011, p. 45), dicen los 

educadores de la Quebrada que enseñan la lengua escrita estandarizada del español argentino 

y evitan la oralidad dialectal de sus alumnos en las aulas. Esto ocurre como consecuencia de 

las políticas de alfabetización homogeneizada, que encubren la estigmatización étnica, social 

y cultural. La palabra “monstruo”, no solo niega la diversidad en las escuelas que pretenden 

ser interculturales, según Estela Mamani (2011), también estigmatizan al otro a través de la 

construcción del monstruo que elige expresarse en lengua quechua, como una subversión de 

lo social, de la transgresión de la ley. 

Estas escritoras, como poetas “anfibias17”, recuperan la lengua de su comunidad, se 

encuentran en procesos de re-etnización para producir poesía y textualidades bilingües. Ellas 

son buffer de traducción que exhuman el pasado, se rebelan contra el sistema patriarcal 

capitalista occidental del proceso de blanqueamiento de la identidad argentina, para recuperar 

la lengua acallada, para volver a ubicarse, asociarse y vincularse con la etnia a la cual 

pertenecen.  

Liliana Ancalao establece la relación entre el recuerdo y lo poético. Para la autora, lo 

genérico responde a necesidades humanas y a ciertas predisposiciones antropológicas. Con 

17 Maristella Svampa (2007) sostiene que en las últimas décadas se han registrado notables cambios con respecto 
al rol de los intelectuales. Para hacer visible su compromiso que excede lo académico y se extiende hacia lo 
político, social, que lo llevan a realizar quiebres ideológicos e inflexiones academicistas, para repensar la 
articulación entre el saber y el compromiso social/ político en el mundo contemporáneo. Estos intelectuales 
anfibios  

126                                                                             Confabulaciones. Año 5, N° 10, julio-diciembre 2023 



Dávila // Dossier - Artículos // Poéticas anfibias en tres escritoras argentinas… // pp. 111-133 
 

esta perspectiva establece una asociación entre el género lírico y el acto de recordar. De esta 

forma la poética de Ancalao expone la necesidad de poner en funcionamiento ejercicios de 

memoria, con una narrativa híbrida más próxima a los géneros de la poesía narrativa. 

La tortura de los cuerpos, la memoria del Nunca más  
En los poemas de Estela Mamaní evidenciamos el carácter diferencial del poder abusivo del 

estado sobre los cuerpos: “los ministros de la casa de gobierno de Jujuy/ son personas que 

suenan bien en las voces de los hombres perfumados/ esos que van mirando trastes 

femeninos, / para no perder la costumbre” (Mamaní, 2018, p. 38). 

La memoria atraviesa la historia desde la colonia hasta el siglo XXI. Cuestiona los 

orígenes y herencias de nuestra literatura argentina: “qué mala literatura es la tradición 

argentina, / es decir, / la de los gauchos misóginos18” (2018, p. 41). “Un país de olvidos y de 

indios en las fotos/ recorre la comisura de los labios/ mi país/ geográfico, idiomático, político/ 

no se suelta del dogma de estar/ en ese lugar que le han inventado” (2018, p. 85). 

La cultura se sirve del dispositivo de la memoria, una facultad de los sistemas 

semióticos de conservar y acumular información. En nuestra historia argentina las pugnas 

sobre la memoria colectiva surgen en la última dictadura-cívico-militar e implica la necesidad 

de recordar para que “Nunca más” ocurran estos hechos: “Ahora también/ la memoria es una 

luz/ que empieza a oscurecer” (Mamaní, 2018, p. 107). 

Las luchas por las representaciones de un pasado crítico19 (Jelín, 2002) que inciden en 

la búsqueda de la legitimación del discurso oficial, de su verdad, pero sobre todo en la 

percepción que se tiene de la memoria futura20: “límite cruel y humano/ violencia infinita/ que 

arrastra mil dos mil/ ignoramos cuántas víctimas/ tiempo de años/ de segundos/ de números/ 

de hombres/ que van y vuelven en círculos/ caminan corren se empujan/ se caen se escupen” 

(Mamaní, 2006, p. 8) “Escribir el primer paso/ desinformar/ desuniformar/ saber poco/ saber 

nadita de/ cultura opresora de culturas/…” (2006, p. 43). 

20 El espacio de la memoria es entonces un espacio de lucha política, y no pocas veces esta lucha es concebida en 
términos de la lucha “contra el olvido”: recordar para no repetir. (Jelín, 2002, p. 6) 
 

19 Como pasado crítico se entiende el momento del conflicto político-social vivido a raíz de las dictaduras 
militares en Latinoamérica, por lo tanto, las representaciones de ese pasado crítico, refieren a las formas de 
expresión artística y cultural tales como la literatura, teatro, y demás, que funcionaron como contraflujo del 
discurso oficial del Estado Argentino, durante la dictadura militar. (Jelín, 2002, p. 6) 

18 La literatura gauchesca del siglo XIX focaliza su atención en la figura del gaucho, arquetipo de la virilidad y 
del ser nacional. Paradójicamente en el siglo XXI la neogauchesca cuestiona la centralidad que se le otorgó al 
gaucho en los textos canónicos como Martín Fierro, La Vuelta de Martín Fierro incluso invierte la noción 
moderna de masculinidad para incorporar la categoría de lo homoerótico, desde la mirada femenina, como forma 
de crítica y reclamo por la exclusión de las mujeres en el género gauchesco.  

Confabulaciones. Año 5, N° 10, julio-diciembre 2023                                                                      127 



Dávila // Dossier - Artículos // Poéticas anfibias en tres escritoras argentinas... // pp. 111-133 
 

En los poemas de Estela Mamaní advertimos representaciones que aluden a la 

violación de las libertades y los derechos humanos de los pueblos, de los oprimidos, al 

silenciamiento de la voz. La poeta apela al tema del colonialismo/ hegemonía/ subalternidad, 

para hacer visible la memoria colectiva de los pueblos originarios. Los espacios se 

transformaron en territorios a ocupar al igual que los cuerpos. La violencia que se ejerce sobre 

estos cuerpos, a través de prácticas genocidas y militares se despliegan en un continuum 

histórico desde la figura del cautiverio, del rehén, del secuestrado, del desaparecido en el siglo 

XX, y en el siglo XXI con el odio hacia los cuerpos marcados por la sexualidad, el género, la 

raza, la etnia. Cuerpos trans, cuerpos de trabajadoras sexuales, los femicidios y las vidas de 

las personas más vulnerables reducidas a desechos de la sociedad neoliberal: “el cuerpo yace 

desparramado sobre la polvareda del día y en el Banco,/ apenas si nos dan trescientos pesos/ 

antes de que sean las dos de la tarde en lo que nos queda:/ apenas el pan” (2018, p. 35). “En la 

mitad/ de la calle Gorriti,/ doña Agustina se agacha a levantar/ un billete de dos pesos. Eso le 

alcanza para el pan de/ este día/ gracias a dios,/ que todo lo desiguala” (2018, p. 8).  

La base de la temática de los poemas de Estela Mamaní se circunscribe en torno a la 

memoria, los derechos humanos y las relaciones entre democracia y creación artística.  

El espacio de la memoria es entonces un espacio de lucha política, y no pocas veces 

esta es concebida en términos de la lucha “contra el olvido”, recordar para no repetir (Jelín, 

2002, p. 6). Los poemas se retrotraen y generan enfrentamientos con un pasado histórico 

lejano y reciente del país en las memorias de violencias sexuales en cautiverio o prisión, 

donde los espacios se ven reducidos a la construcción del desierto o a la desmesura y resultan 

desoladores como salvajes. Estas discursividades retoman figuras de la cultura argentina 

presente en textos del pasado, de manera que renuevan y desplazan “de su momento inaugural 

(mataderos, desiertos, cuerpos vulnerados, genealogías, orígenes)” (Quintana, 2020, p. 138)21 

para cuestionar un presente adverso, cargado de violencias y “excesos neoliberales” (2020, p. 

138). 

El proyecto teórico de la modernidad/ colonialidad y el establecimiento del sistema 

mundo a partir de la Conquista de América22, es un dispositivo de la “colonialidad del poder” 

22 Si en el siglo XVI los indígenas (y luego el gaucho) debían de convertirse al cristianismo, en el XIX los 
habitantes tenían que lograr ser ciudadanos. La colonialidad del poder se consolidó con los aparatos estatales, la 
colonialidad del saber se fortaleció con el Iluminismo y la colonialidad del hacer se reforzó con los manuales de 
urbanidad y el civismo.  

21 Isabel Alicia Quintana plantea en Lo residual como gesto crítico un porvenir de los restos, una teoría crítica 
deconstruccionista en donde aplica productivamente la noción de “restos”, dentro de un pensamiento político y 
social, en un corpus o serie que resignifican la literatura fundante del siglo XIX, en condensaciones de sentido 
que explosionan (mataderos, desiertos, gauchescas, civilización, barbarie) estallidos de genealogías y orígenes. 
(Quintana; 2020 en Arnés, Domínguez y Punte, Historia Feminista de la Literatura Argentina - En la 
Intemperie: poéticas de la fragilidad y la revuelta, 2020, p. 141). 

128                                                                             Confabulaciones. Año 5, N° 10, julio-diciembre 2023 



Dávila // Dossier - Artículos // Poéticas anfibias en tres escritoras argentinas… // pp. 111-133 
 

(Mignolo, 2000), en la construcción de la identidad nacional.  

La constitución de la ciudadanía y la identidad nacional argentina van de la mano con 

una construcción del otro en su diferencia, de esta manera se silencian los grupos 

subalternizados que se encuentran situados en el lugar de la alteridad, donde luchan a través 

de la resistencia por el reconocimiento de sus derechos. Mamaní levanta la voz por ellos, 

reclama el lugar donde fueron puestos por la hegemonía, por el régimen de poder/ saber que 

marcó la construcción de la igualdad, de una identidad imaginada que debía ser: blanca, 

letrada y civilizada. Pero que también demarcó lo que no éramos, las otredades que quedamos 

excluidas de esos parámetros occidentales. Identidad/alteridad van de la mano, nos indican el 

lugar donde nadie quiere estar.  

Benedic Anderson (2000), define a la nación como una comunidad política imaginada, 

limitada y soberana, sus miembros nunca llegarán a conocerse entre sí, y está limitada por 

fronteras finitas, entre otras naciones. La nación se concibe siempre como fraternal, lo que 

permite que muchos sientan la necesidad de morir o matar por esta imaginación. La nación 

como un constructo cargado de tensión como su imaginario narrativo, desde su propio origen 

manifiesta esta conflictividad entre las comunidades y sujetos que se admiten, y aquellos que 

se expulsan, persiguen y exterminan23.  

La literatura nacional conlleva un viaje obligado a la metrópolis, para aprovechar sus 

recursos y el impacto de la trasculturación (Ortíz, Rama) que las regiones le trasladan a la 

capital. Esto lo advertimos en expresiones que dicen que los habitantes de las regiones tienen 

más contaminación y están obligados a conocer lo que sucede en Buenos Aires. Hay una 

construcción de las regiones como conservadoras que presentan el sesgo de ser descalificadas, 

o consideradas como subliteraturas, o literaturas menores dentro del canon, dónde también 

están las editoriales que privilegian a los escritores con mayores tiradas y premios en la 

comunidad lectora.  

Por ello es necesario que el discurso literario se despegue de lo geográfico, del 

estereotipo de representaciones cristalizadas, para que la literatura vuelva a reversionar, 

coagulada dentro del imaginario social, desde la mirada especialmente del porteño/occidental, 

desde lo geocultural, y se vayan construyendo sus imaginarios que tematizan la cuestión de la 

desigualdad, de la exclusión y cómo resistir a través de la palabra, con una literatura 

23 Consideramos necesario que el discurso literario se despegue de lo geográfico, del estereotipo de 
representaciones cristalizadas. La literatura debe volver a reversionar, dentro del imaginario social, desde la 
mirada especialmente del porteño/occidental, desde lo geocultural, para construir imaginarios que tematizan la 
cuestión de la desigualdad, de la exclusión y cómo resistir a través de la palabra, con una literatura 
comprometida, como la de estas poetas subversivas, en cuanto escapan a encasillarse a perspectivas 
estereotipadas.  

Confabulaciones. Año 5, N° 10, julio-diciembre 2023                                                                      129 



Dávila // Dossier - Artículos // Poéticas anfibias en tres escritoras argentinas... // pp. 111-133 
 

comprometida. Por eso estas poetas son subversivas, en cuanto escapan a encasillarse a 

perspectivas estereotipadas, en ella hay continuidades y semejanzas.  

Conclusión 

Hay una postura estética común entre las escritoras Liliana Ancalao, Estela Mamaní y 

Elizabeth Soto. En ellas la expresión del SER-MUJER-ESCRITORA en la periferia representa 

a un sujeto doblemente marginado debido a que la escritura femenina fue históricamente 

desplazada del canon y del campo literario. Sus voces se erigen precisamente con una mirada 

distinta, que se libera apostando al cruce entre ficción y no ficción. Sujetos sujetados a sus 

realidades geoculturales y desde allí nos hablan, desde las condiciones materiales específicas 

que les permite desarrollar las prácticas discursivas y el domicilio geográfico y social. Pero 

ellas adquieren en sus versos el peso de lo real lo que le da legitimidad y compromiso social.  

Soto, Mamaní y Ancalao escriben en la poesía su militancia como estrategia para 

sobrevivir al relato hostil de la mirada del hombre que ignora, de la palabra que hiere, de los 

abusos que validan un estado represor invisible, donde los cuerpos y las identidades otras son 

desechables. Sus discursos performáticos a manera de manifiestos gritan con voces colectivas 

para reclamar reivindicación. Voces que habitan los espacios y advierten cuáles son los 

estereotipos nacionales que ejercen el control biopolítico del estado. Ellas articulan lo 

territorial, lo simbólico y lo geocultural para plantear sus domicilios existenciales que 

suponen desplazamientos, en el ámbito no solo de la filosofía, de la cultura y del concepto de 

tradición. En sus versos la tradición deja de ser una acumulación, un patrimonio, la memoria 

de los objetos que se acumulan, para convertirse en habitus24, configurar sus identidades para 

reconocer desde el presente, ese pasado que eligen y que ratifica el lugar de la enunciación 

que no está ligado a una geografía o tradición; sino a un nosotros que problematiza todas las 

representaciones sociales fijas. 

Es necesario repensar la categoría de literatura y de oraliteratura25 propuesta por 

Elicura Chihualilaf que recupera las literaturas del sur sur, como una construcción colectiva y 

hace de las voces de los mayores y de los antepasados su principal fuente de conocimiento y 

sabiduría comunitarios que sostiene la voz personal, al escribir del lado de la oralidad.  

25 La oralitura –tal como el poeta mapuche-chileno Elicura Chihuailaf la caracteriza– es escribir al lado de la 
oralidad, de la fuente, de la memoria de los mayores, los antepasados, pero recreada a partir de vivencias propias 
y actuales (Del Campo, 2000). (Bocco, 2020, p. 240) 

24 Bourdieu define el habitus como un conjunto de disposiciones socialmente adquiridas que mueven a los 
individuos a vivir de manera similar a la de otros miembros de su grupo social. Un individuo de una clase 
determinada «sabe» que algo es vulgar o pretencioso, mientras que a una persona de otra clase le parecerá bello o 
impactante. Esto se aprende en la infancia de la familia y después en la escuela de los compañeros, que enseñan 
al niño cómo hablar y comportarse. De esta manera, afirma Bourdieu, “el orden social se inscribe 
progresivamente en la mente de las personas”. 

130                                                                             Confabulaciones. Año 5, N° 10, julio-diciembre 2023 



Dávila // Dossier - Artículos // Poéticas anfibias en tres escritoras argentinas… // pp. 111-133 
 

Estas poetas no hacen “etnoliteratura”, no es una mera recopilación de relatos, ni recuperación 

de literaturas orales, ni son voces ancestrales, son contemporáneas, actuales. La memoria 

colectiva que es oral, les permite construir la voz personal, un yo lírico que no está 

desmembrado de los modos de construcción colectiva. Por ello, es necesario emplear la 

categoría de oraliteratura, ya que la designación como literatura (categoría occidental) las 

pone en crisis porque se trata de producciones discursivas de sujetos re-etnizados que 

interpelan la propia disciplina y surge allí el problema de la lengua. Entonces nos 

preguntamos ¿Cómo funcionan estas discursividades dentro del sistema de la Literatura 

Argentina? ¿Debemos llamarlas literaturas indígenas? ¿Debemos designarlas como literatura 

bilingüe? o ¿Entre dos lenguas? ¿Con dos usos lingüísticos?  

Luciana Mellado (2019) sostiene que la Patagonia se dice en plural, y lo que hace es 

poner en interdicción la noción estereotipada de región que no es plural sino singular, para 

colocar en escena la conflictividad de la frontera. Como sucedió en el 2021, mientras se 

desarrollaba el Café Literario del “Centro Cultural Virla”, donde Liliana Ancalao leyó sus 

poemas en lengua mapuche. Al irrumpir la voz de la alteridad comenzaron los insultos, las 

representaciones de la intolerancia, de la discriminación, del racismo, de la cobardía. Estas 

poetas traen las voces de su comunidad para hacer estallar el constructo de unidad 

hegemónico blanqueado que niega las diferencias: ¿son mapuches, son coyas, son 

subversivas, son terroristas? ¿qué son? Al poner en crisis esta noción metropolitana 

falogocéntrica, nos preguntamos finalmente ¿qué lugar le daremos a estas producciones en la 

crítica de la literatura argentina? 

 

Bibliografía 
Ancalao, L. (2015). Mujeres a la intemperie / pu zomo wekuntu mew. Peces del desierto. 

Edición artesanal. 

Ancalao, L. (2020). Rokiñ. Provisiones para el viaje (selección). Rada Tilly: Espacio Hudson. 

Anderson, B. (1993). Comunidades imaginadas. Reflexiones sobre el origen y difusión del 

nacionalismo. Fondo de Cultura Económica. 

Cornejo Polar, A. (1994). Ensayo sobre la heterogeneidad socio-cultural en las literaturas 

andinas. 

Cornejo Polar, A. (1994). Escribir en el aire. Editorial Horizonte. 

Giorgi, G. (2020). Hacer concha. Escrituras performáticas del odio y pedagogías públicas. En 

AA. VV. Historia feminista de la literatura argentina. En la intemperie: Poéticas de la 

fragilidad y la revuelta, pp. 107-117. EDUVIM.  

Confabulaciones. Año 5, N° 10, julio-diciembre 2023                                                                      131 



Dávila // Dossier - Artículos // Poéticas anfibias en tres escritoras argentinas... // pp. 111-133 
 

Hall, S. (2010). Etnicidad: identidad y diferencia y La cuestión de la identidad cultural. En Sin 

Garantías. Trayectorias y problemáticas en estudios culturales. Envión 

Editores/IEP/Instituto Pensar/Universidad Andina Simón Bolívar. 

Kaliman, R. (1994). La palabra que produce regiones. El concepto de región desde la teoría 

literaria. Universidad Nacional de Tucumán. 

Kaliman, R. (1999). Un marco (no global) para el estudio de las regiones culturales. Journal 

of Iberian and Latin American Studies, 5, pp. 11-21. 

Mamaní, E. (2002). Voy siendo. Edición de la autora.  

Mamaní, E. (2006). Marunayra. Arteututo. 

Mamaní, E. (2018). Presentes antiguos. Apóstrofe ediciones. 

Mamaní, E. (2011). Contrapunto de voces en la realidad sociolingüística de Tilcara – Jujuy – 

Argentina. Plural ediciones. 

http://bvirtual.proeibandes.org/bvirtual/docs/pub_estela.pdf 

Mellado, L. (2015). La Patagonia como versión de una distancia. 

Mellado, L. (comp.). (2019). La Patagonia habitada. Experiencias, identidades y memorias 

en los imaginarios artísticos del sur argentino. Editorial UNRN. 

Menendez, E. (2018). Colonialismo, neocolonialismo y racismo. El papel de la ideología y de 

la ciencia en las estrategias de control y dominación. Biblioteca Nacional de México. 

Mignolo, W. (2010). Región, regionalización y regionalidad: cuestiones contemporáneas. 

Revista Antares. Letras y Humanidades, núm. 3. 

http://www.ucs.br/etc/revistas/index.php/antares/article/viewFile/416/361 

Molina, H. (2011). Como crecen los hongos. La novela argentina entre 1838-1872. Ediciones 

Críticas. 

Quijano, A. (2014). Colonialidad del poder y clasificación social. CLACSO. 

Quintana, I. A. (2020). Lo residual como gesto crítico. Lo precario entre la vida y la muerte. 

En AA. VV. Historia feminista de la literatura argentina. En la intemperie: Poéticas 

de la fragilidad y la revuelta, pp. 137-150. EDUVIM.  

Rama, A. (1984).  La ciudad letrada. Ediciones del Norte. 

Soto, E. (2011). Parcialmente nublado. Editorial Almadegoma. 

Soto, E. (2018). Animales alternativos. Editorial Cronopio. 

Soto, E. (2022). Me gusta concebir a mi poesía como barrial. / Entrevistada por Lucas 

Sorrentino. Diario Cuarto Poder Salta. 

https://cuartopodersalta.com.ar/elizabeth-soto-me-gusta-concebir-a-mi-poesia-como-barrial/ 

132                                                                             Confabulaciones. Año 5, N° 10, julio-diciembre 2023 

http://bvirtual.proeibandes.org/bvirtual/docs/pub_estela.pdf
http://www.ucs.br/etc/revistas/index.php/antares/article/viewFile/416/361
https://cuartopodersalta.com.ar/elizabeth-soto-me-gusta-concebir-a-mi-poesia-como-barrial/


Dávila // Dossier - Artículos // Poéticas anfibias en tres escritoras argentinas… // pp. 111-133 
 

Sousa Santos, B. (2011). Epistemologías del Sur. Revista Utopía y Praxis Latinoamericana, 

año 16, N° 54. 

Sousa Santos, B. (2010). Descolonizar el saber, reinventar el poder. Ediciones Trilce. 

Svampa, M. (2007). Notas provisorias sobre la sociología, el saber académico y el 

compromiso intelectual.  

Zusman, P. (2002). Geografías Disidentes. Caminos y controversias. Documents d'anàlisi 

geogràfica,  Nº 40, pp. 23-44. 

Confabulaciones. Año 5, N° 10, julio-diciembre 2023                                                                      133 


