
 

Confabulaciones. Revista de Literaturas de la Argentina  
Año 5, N° 10, julio-diciembre 2023. ISSN 2545-8736 

 
 
//Dossier// Alejandra Nallim (coord.) 
Literaturas de fronteras y fronteras literarias en la Argentina 
 

 
El Contrato con el Diablo. 

Desde el Fausto a la Salamanca 
Ana Bárcena1 

 
Recepción: 23 de agosto de 2023 // Aprobación: 14 de noviembre de 2023  
 

Resumen 
El presente trabajo hace foco en un motivo literario que se ha extendido a raíz de la religión 
católica impuesta en el continente americano desde los tiempos de la colonización europea: el 
contrato establecido por parte del ser humano con una figura contrapuesta a la de Dios, el 
diablo. El objetivo radica en diseñar un itinerario de dicho motivo con la finalidad de explorar 
de qué manera servirá por un lado, como piedra basal para un mito literario universal: el mito 
fáustico y por el otro, dilucidar cómo se origina, muta y se adecua desde Europa hasta 
América, puntualmente, el NOA argentino. 
Palabras clave 
Semiósferas - pacto con el diablo - mito fáustico - Salamanca - universal - local 
 
Abstract 

The paper herein focuses on the literary subject of the contract established between human 
beings and the opposed figure to God, the Devil. This contract dates back to the moment in 
which the Catholic Religion was extended throughout America as a result of European 
colonization. This paper aims to design a roadmap of said subject to explore how it serves as 
the founding stone for a universal literary myth, the Faustian myth, and to elucidate how it 
originates, mutates, and adapts from Europe to America, more specifically, to the Argentinian 
Northwestern region.  
Keywords 
Semiospheres - the Devils Deal - Faustian myth - Salamanca - universal - local 

 

 

 

1 Licenciada en Letras por la Universidad Nacional de Jujuy. Auxiliar de Primera Suplente con dedicación simple 
en la cátedra de Literatura Europea I de la Universidad Nacional de Jujuy. Facultad de Humanidades y Ciencias 
Sociales. E-mail: tristantzara49@gmail.com 

86 

mailto:tristantzara49@gmail.com


Bárcena // Dossier - Artículos // El Contrato con el Diablo… // pp. 86-93 
 

Existe —al menos en nuestra cultura occidental— un motivo ficcional que ha devenido en 

mito “universal”, extendido a raíz de la religión católica impuesta en el continente americano 

desde los tiempos de la colonización europea y la consecuente invasión y ocupación de 

nuestros territorios, nuestros cuerpos y nuestros saberes ancestrales: me refiero a un contrato 

establecido por parte del ser humano con una figura contrapuesta a la de Dios, el diablo. Me 

pregunto, entonces, ¿cierta significación de este motivo/mito, al igual que sucedió con tantos 

otros, pudo acaso haber revestido un eficiente dispositivo de consolidación del poder y “el 

buen comportamiento” hacia quienes no pertenecían o seguían los mandatos de la religión 

oficial, vistos como salvajes y/o herejes? De modo que la institución de la iglesia, desde 

tiempos inmemorables, ha sabido respaldarse en historias y personajes que le han servido 

como catalizadores de la conducta llegando incluso a atemorizar y amenazar para moralizar, 

por lo tanto, el pasado acredita y otorga la duda.  

Me interesa destacar, en el presente trabajo, de qué manera a lo largo de los siglos esta 

leyenda difundida por el poder geopolítico dominante y la religión oficial europea ha sido 

reinterpretada para propósitos didácticos/literarios convirtiéndose más tarde en obras literarias 

canónicas y, a la vez, de qué forma aparece también en la cosmovisión del NOA argentino, 

donde todas las particularidades de un sentir y concebir al mundo desde otro lugar, la 

atravesarán y la transformarán en algo propio, dando cuenta desde allí, o más bien desde aquí, 

un pensamiento situado que contribuya a la línea de los estudios decoloniales y que demuestra 

la originalidad y la resistencia de nuestros saberes y creencias ancestrales.  

La primera manifestación de un pacto/contrato entre un hombre y la figura del diablo 

de que se tiene registros escritos, como afirma Hugo Martínez Moreno (2020) en un estudio 

sobre el tema en cuestión, data del medioevo y la constituyen cinco versiones que cuentan la 

leyenda de Teófilo, dos redactadas en latín y tres en romance (castellano, francés y 

gallego-portugués): Theophilus (s. IX), de Paulo Diácono; Theophilus (s. X), de Rosvita de 

Gandersheim; Milagro de Teófilo (s. XIII), de Gonzalo de Berceo; Le miracle de Théophile (s. 

XIII), de Rutebeuf; Cantiga de Theophilo (s. XIII), de Alfonso X el Sabio. 

Con más o menos variaciones, todas coinciden en el hilo argumental: Teófilo es un cristiano 

ejemplar que trabaja como vicario para un obispo; tras la muerte de este último, le es ofrecido 

el obispado, pero lo rechaza, al no considerarse digno de tan alto cargo; el nuevo obispo lo 

despide y, gracias a la ayuda de un judío, consigue hacer un pacto con el diablo. A partir de 

ese momento, Teófilo se convierte en un déspota, mas no tarda en arrepentirse de sus actos y 

en pedir la intercesión de la Virgen para que lo perdone. Después de varios días de penitencia, 

Confabulaciones. Año 5, N° 10, julio-diciembre 2023                                                                        87 



Bárcena // Dossier - Artículos // El Contrato con el Diablo… // pp. 86-93 
 

el pecador logra el perdón de la Madre de Dios y da a conocer su historia (Martínez Moreno, 

2020, p. 480). 

Ahora bien, posterior pero más célebre es el caso de Fausto, protagonista de una 

leyenda folklórica alemana, que ha llegado a ser incluso más famoso que su antecesor 

(Teófilo) gracias a escritores como Marlowe y sobre todo Goethe, quienes inmortalizaron su 

historia en obras literarias que, con el paso de los años, se constituyeron en canónicas. Bien 

sabida es la trama de este relato: la figura mítica y literaria de Fausto —el nigromante que 

pactó su alma con el diablo a cambio de un saber absoluto y placeres de todo tipo— nace en 

principio de un personaje histórico y real que la cultura alemana popularizó a través de relatos 

orales que fueron contribuyendo a transformarlo en una leyenda y que, posteriormente, 

derivarían en la composición de lo que fue el primer texto que se conoce como el Volksbuch 

Von D. Johann Fausten, también conocido como el Faustbuch o Libro de Fausto publicado en 

1587. Precisamente, aquello que permite afirmar que el motivo del pacto ha adquirido tintes 

de mito universal es consecuencia de este relato y la repetición de elementos básicos en su 

estructura interna2, los cuales se evidenciarán en otros textos alrededor del globo y a lo largo 

de la historia. Tomaré a modo de ejemplo, como dije, el texto de Goethe, en el cual al igual 

que en el Faustbuch y en la obra de Marlowe, el doctor Fausto, insatisfecho con la vida, pacta 

con Mefistófeles (sicario del diablo) la sabiduría, el conocimiento de lo absoluto y los 

placeres sensoriales a cambio de su alma: 

Mefistófeles. ¡Cuánta palabrería! ¿Por qué te has de exaltar de este modo? Basta un 

pedazo de papel cualquiera, con tal que escribas en él con una gota de sangre. 

Fausto: Si así lo quieres… 

Mefistófeles: Es la sangre un jugo muy particular. 

Fausto: No temas que falte a este pacto; es la colaboración de mi actividad lo que 

precisamente te ofrezco; me he engreído tanto que sólo puedo pertenecer ya a tu 

clase. El espíritu creador me ha desechado: la naturaleza se cierra ante mí, el hilo 

2 La estructura básica del Faustbuch que se manifestará más tarde con más o menos variaciones pero que 
constituye la esencia de este es la siguiente:  

1.​ Caracterización o auto caracterización de Fausto basada en la insatisfacción  
2.​ Pacto con el diablo  
3.​ Frutos del pacto que se materializan en preguntas, viajes y aventuras, demostraciones de magia, 

satisfacciones sexuales.  
4.​ Muerte de Fausto precedidas de lamentaciones y desesperación (Suárez Lafuente, 1981, p. 697).  

 

88                                                                               Confabulaciones. Año 5, N° 10, julio-diciembre 2023 



Bárcena // Dossier - Artículos // El Contrato con el Diablo… // pp. 86-93 
 

de mi pensamiento está roto, y estoy hastiado de toda ciencia. Haz, pues, que 

queden satisfechas mis ardientes pasiones, que cada día se preparen para mí nuevos 

encantos bajo el impenetrable velo de la magia; que me sea dado sumergirme en el 

torbellino del tiempo y en los pliegues más secretos del porvenir, para que el dolor 

y el goce, la gloria y la pena se sucedan en mí confundidos. Preciso le es al hombre 

vivir en una actividad eterna. 

Mefistófeles: No, éste no ha señalado ningún límite ni objeto; así pues, si es tu 

deseo gozar de todo un poco y aprovechar tu rápida carrera, podrás tener cuantos 

tesoros apetezcas, con tal que te unas a mí y no seas timorato. 

Fausto: Bien ves que no se trata aquí de pasajera dicha; al contrario, quiero 

consagrarme todo entero al vértigo, a los goces más terribles, al amor que confina 

con el odio, al desaliento que eleva. Mi corazón curado de la fiebre del saber, no 

estará en adelante cerrado para ningún dolor; en cambio, quiero también sentir en lo 

más profundo de mi ser todos los goces concedidos a la humanidad, saber lo que 

hay de sublime y de profundo en ellos, acumular en mi seno todo el bien y todo el 

mal, que es su patrimonio exclusivo, hacer extensivo mi propio mal hasta el suyo y 

acabar por morir como el género humano. (Goethe, 200, p. 40) 

De manera que es interesante destacar cómo este motivo ha ido penetrando en un ida y 

vuelta las fronteras entre una ideología dominante primero (la religión católica), luego un 

saber y géneros literarios populares de literatura (el folklore alemán, los romances) y, más 

tarde, nuevamente ingresando en la esfera de la cultura dominante al momento de 

consolidarse como relatos canónicos de la literatura universal de occidente, consagrando el 

mito fáustico. Sin embargo, cabe preguntarse si el camino recorrido (extraoficial) no habría 

sido el inverso puesto que, como reflexioné antes, exista la posibilidad de que la iglesia lo 

haya tomado a partir de un relato oral mucho más antiguo y lo haya popularizado. De 

cualquier forma, como veremos más adelante, la base significante que opera en este motivo 

literario establece una predisposición para atravesar límites ideológicos y culturales. 

Ahora bien, más interesante aún en cuanto a la pertinencia de este ensayo, es hallar los 

rastros del motivo del pacto y el mito fáustico en la cultura americana y, puntualmente, en la 

cosmovisión de nuestro NOA. Como asegura Cebrelli (2018), citando a O. de Andrade 

respecto del concepto de antropofagia en el flujo de sistemas semióticos interculturales, 

Confabulaciones. Año 5, N° 10, julio-diciembre 2023                                                                        89 



Bárcena // Dossier - Artículos // El Contrato con el Diablo… // pp. 86-93 
 

“consiste en devorar la cultura colonial para alimentar la local. Implica un proceso de 

transformación, apropiación y desecho de lo que resulta inservible” (p. 32).  

En términos de Yuri Lotman (1996), nos hallamos aquí frente a un proceso de traducción y 

apropiación por parte de una semiosfera periférica, en este caso la americana y puntualmente 

la del NOA, en relación con la dominante, la colonizadora, la europea. Toda semiosfera, al ser 

un sistema de semiosis relativamente cerrado en sí mismo, posee límites, fronteras —digo 

relativamente, ya que gracias a su porosidad es que puede establecer una comunicación 

dialógica con otros sistemas y semiosferas— y la función de toda frontera, afirma Lotman, 

“se reduce a limitar la penetración de lo externo en lo interno, a filtrarlo y elaborarlo 

adaptativamente” (p. 26).  

En este sentido, la manifestación más inmediata en el NOA de una antropofagia y 

fagocitación del mito fáustico descrito hasta aquí la constituye la leyenda de la Salamanca.  

Antonio Paleari (1982), en el Diccionario mágico jujeño, explica que la Salamanca es 

una caverna en los cerros, alejada de pueblos y ciudades, en donde reside el diablo; allí 

imparte todas las enseñanzas y artes a los paisanos que han ofrecido su alma a cambio de 

estas sabidurías, pero, además, son agasajados durante grandes orgías llevadas a cabo por 

brujas y magos, doncellas y mancebos. Por otro lado, toda persona dispuesta a entrar debe 

antes renegar de su religión (católica) desnudándose, escupiendo un crucifijo y cumpliendo 

una serie de pruebas que le permitan el ingreso para poder así establecer el contrato con 

Lucifer y, cito a Paleari,  

Solo así se accederá al placer y a la magia que Lucifer otorgará como en su 

momento otorgó a Fausto. (Jorge Fausto residió en las ciudades universitarias de 

Wittenberg, Erfurt e Ingolstadt (1480-1540) practicando las ciencias de moda, 

desde la medicina, la astrología y la alquimia hasta la charlatanería. La tradición 

cuenta que estudió magia en Cracovia, practicó la nigromancia, pronunció 

profecías, hizo un intento de vuelo en Venecia y finalmente se lo llevó el diablo en 

figura de perro. De estos hechos nació la leyenda de Fausto recogida por primera 

vez en el libro popular Historia de von D. Johann Fausten (1587) impreso en Main. 

En ella se cuenta cómo su ansia de saber y su soberbia le llevan a un pacto con 

Mefistófeles, el sicario del diablo; todos sus deseos se verán cumplidos, pero su 

alma pasará a ser propiedad del diablo). 

A partir de allí toma el carácter de mito universal y eterno.  

90                                                                               Confabulaciones. Año 5, N° 10, julio-diciembre 2023 



Bárcena // Dossier - Artículos // El Contrato con el Diablo… // pp. 86-93 
 

(…) Todo aspirante a ingresar en las salamancas, lleva dentro de sí un Fausto 

inquieto. (pp. 381-382)  

Esto no significa, de ninguna manera, que nuestra cosmovisión pre católica no haya 

contado antes de la colonización con una representación de la idea del mal encarnada en 

alguna figura de genio diabólico y que después de la colonización no haya perdurado de 

forma pura o sincrética. Los pobladores indígenas han representado a todo aquello que se 

opone al bien y a sus respectivas deidades superiores con diferentes nombres a lo largo y a lo 

ancho de nuestro país; particularmente en el NOA, esta deidad funesta llevaba el apelativo de 

“Chiqui” proveniente de los calchaquíes hasta que la cultura quechua-aimara que penetra en 

Jujuy por el norte lo va reemplazando por el de “Zupay” de origen cuzqueño pero, como lo 

describe Paleari (p. 385), ya “infiltrado por los aberrantes caracteres del diablo occidental y 

cristiano”. Es decir, este tipo de representaciones ha sobrevivido a través del tiempo en todas 

las culturas y es posible hallarlas vigentes con distintas variaciones, formas, nombres, 

atributos y caras. De igual manera, el motivo del contrato también presenta variaciones que 

apelan a lo regional: si bien uno de los dones que otorga nuestro diablo tiene que ver con la 

sabiduría absoluta, aparecen aquí otras artes a dominar: la doma, el canto, la ejecución de un 

instrumento, el contrapunto, el arte de la poesía, como otras formas de belleza y placeres 

mundanos que se desean obtener y que conllevan ya un tinte muy local. En el libro de los 

Seres mágicos (2004) de Elena Bossi se describe así el contrato con Zupay o “el tío”:  

Se puede elegir una profesión o dinero a cambio del alma; el diablo otorga el 

pedido y aclara cuántos años le quedan a la persona, que deberá dar su alma a 

cambio. Unos van a aprender a cantar, otros a ejecutar con gran maestría la guitarra, 

el acordeón, la quena u otro instrumento (el encantamiento es tan poderoso que, 

aunque una persona haya tomado demasiado vino no pierde nunca la capacidad de 

tocar bien). También aprenden a ser buenos reparadores de cajas: estos 

instrumentos deben ser dejados una noche en los cerros donde haya salamanca para 

que los toque el tío, de ese modo al día siguiente sonará bien.  

Otros desean ser jugadores de gran suerte para que nadie pueda ganarles; o 

valientes peleadores y cuchilleros hábiles. Pueden aprender a curar, a cuidar bien a 

los animales, a manejar camiones, a ser buenos domadores y amansar potros, a ser 

buenos mineros, a enamorar (para que los quieran las mujeres o los hombres), a 

hacer dinero. A cambio de una de estas virtudes deberán firmar un contrato con la 

propia sangre (al morir se irán en cuerpo y alma con el demonio). Cuando el 

Confabulaciones. Año 5, N° 10, julio-diciembre 2023                                                                        91 



Bárcena // Dossier - Artículos // El Contrato con el Diablo… // pp. 86-93 
 

desdichado es sepultado, al otro día aparece un agujero en la tierra por donde el tío 

se lo ha llevado. Ha habido casos en los que la prenda del contrato fue entregar un 

gallo blanco dos veces por semana. (p. 39) 

Siguiendo con Lotman, la producción de textos esencialmente nuevos dentro una 

semiosfera, requiere de una relación de intercambio entre sus subestructuras, y entre ellas 

debe haber tanto semejanzas como diferencias para que este intercambio se pueda dar y a 

partir de allí, la formación de nuevas subestructuras derivadas de aquellas, es decir, la 

generación de nuevo sentido. Entiendo que si pensamos en la apropiación, transformación y 

adaptación del tópico tratado en el presente trabajo, ello fue posible gracias a que previamente 

existía una propia concepción de lo que significan el bien y el mal supremos, una creencia de 

que existen fuerzas en el universo que representan estos atributos y que, además, pueden 

dañar o favorecer a los seres humanos, quiero decir, una semejanza de base en la estructura 

semiótica de ambas semiosferas ha permitido una relación dialógica y la consiguiente 

adaptación de una en otra, logrando mutar con la incorporación de las propias 

particularidades. La simetría especular que conlleva a la vez una asimetría (enantiomorfismo) 

constituye una propiedad básica para que los distintos elementos y sistemas que conviven o se 

filtran en una semiosfera puedan entrar en contacto. Todo ello gracias a que en la estructura 

interna de la semiosfera las subestructuras periféricas son heterogéneas e irregulares al estar 

representadas por fragmentos o textos aislados, por lo tanto, poseen la característica de ser 

porosas, a diferencia de los núcleos de la semiosferas que suelen ser más rígidos e inmutables.  

Habiendo arribado a este punto, es pertinente para el presente análisis la categoría de 

“umbral semiótico” a la que se refiere Ana María Camblong (2011) y que se relaciona 

directamente con el concepto de frontera, en tanto ésta “no constituye un límite sino un pasaje 

de movilidad continua” (p. 6) en el cual está implicada la semiosis infinita de Pierce. Este 

umbral, tal como lo define Bajtín según Camblong (p. 6) se basa en “un tiempo-espacio de 

crisis, un cronotopo de pasaje” en el cual operan todas las variaciones infinitesimales que 

generan esa movilidad entre los flujos semióticos fronterizos. Así, todas estas mezclas y 

sincretismos que se observan en la leyenda del noroeste argentino respecto del motivo base 

que constituye el mito de Fausto, más que generar interferencias entre un sistema y otro, 

devienen en continuidad y en novedad; en producción de nuevos sentidos y de nuevas formas.  

En conclusión, la sed del diablo por conseguir almas humanas a cambio de su 

sabiduría no sólo desafía las fronteras entre lo real y lo sobrenatural, sino que, además, 

atraviesa fronteras geográficas, de un extremo del mundo a otro. Como asegura Raúl Dorra 

92                                                                               Confabulaciones. Año 5, N° 10, julio-diciembre 2023 



Bárcena // Dossier - Artículos // El Contrato con el Diablo… // pp. 86-93 
 

(1994, p. 15), todo monstruo “suele definirse en relación con una norma que resulta violada”. 

En este caso, un monstruo que ha sabido desafiar a la ley o norma máxima (Dios) como lo es 

el diablo se transformará en otros monstruos, otros diablos, hibridaciones de sus antecesores, 

que continuarán con el legado de cuestionar a la religión oficial para preguntarse, en mi 

opinión, o al menos sembrar la duda sobre dónde reside la verdadera monstruosidad, es decir 

(¿reside tan sólo en el diablo o es posible hallarla también en Dios?) puesto que los placeres 

de la vida como lo son las relaciones sexuales, el canto, la música, y hasta el saber y el 

conocimiento han sido objeto de censuras por parte de la institución la iglesia.  

Finalmente, y en consecuencia, estos relatos y sus diversos demonios, se sublevarán 

no solo a las estructuras geopolíticas-religiosas dominantes, sino también a las 

socioculturales, evolucionando en algo original que les asegure poder sobrevivir y resistir a su 

manera.  

Bibliografía 

Bossi, E. (2004). SERES MÁGICOS que habitan en la Argentina. Universidad Nacional de 

Jujuy.  

Camblong, A. (2011). Instalaciones en los umbrales mestizos-criollos. Universidad Nacional 

Tres de Febrero. Seminario de Políticas Lingüísticas. 

Cebrelli, A. (2018). Hacia una epistemología fronteriza y situada para la comunicación. 

Redes, saberes y articulaciones otras. Cuadernos de Humanidades, 29.  

Dorra, R. (1994). ¿Para qué los monstruos? Elementos, 3(22), 13-19.  

Goethe, J. W. (2000). Fausto. Editorial Sol 90. Biblioteca de la Literatura Universal. 

Lotman, I. (1996). La Semiosfera. Semiótica de la cultura y el texto. Acerca de la Semiosfera. 

Ediciones Cátedra. 

Martínez Moreno, H. (2020). Teófilo y el Diablo. Variaciones Medievales. Estudios 

Románicos, 29, 479-480. 

https://revistas.um.es/estudiosromanicos/article/download/430941/293711/1551581 

Paleari, A. (1982). Diccionario mágico jujeño. Editorial Pachamama.  

Suárez Lafuente, Ma. (1981). Historia y tradición de Doctor Faustus. Archivum. Revista de la 

Facultad de Filología. Tomo 31-32, 1981-1982, 695-706. 

Confabulaciones. Año 5, N° 10, julio-diciembre 2023                                                                        93 

https://revistas.um.es/estudiosromanicos/article/download/430941/293711/1551581

