Confabulaciones. Revista de Literaturas de la Argentina
Afo 5, N° 10, julio-diciembre 2023. ISSN 2545-8736

El Contrato con el Diablo.

Desde el Fausto a la Salamanca
Ana Barcena'

Resumen

El presente trabajo hace foco en un motivo literario que se ha extendido a raiz de la religion
catolica impuesta en el continente americano desde los tiempos de la colonizacién europea: el
contrato establecido por parte del ser humano con una figura contrapuesta a la de Dios, el
diablo. El objetivo radica en disefiar un itinerario de dicho motivo con la finalidad de explorar
de qué manera servird por un lado, como piedra basal para un mito literario universal: el mito
faustico y por el otro, dilucidar como se origina, muta y se adecua desde Europa hasta
América, puntualmente, el NOA argentino.

Palabras clave

Semidsferas - pacto con el diablo - mito faustico - Salamanca - universal - local

Abstract

The paper herein focuses on the literary subject of the contract established between human
beings and the opposed figure to God, the Devil. This contract dates back to the moment in
which the Catholic Religion was extended throughout America as a result of European
colonization. This paper aims to design a roadmap of said subject to explore how it serves as
the founding stone for a universal literary myth, the Faustian myth, and to elucidate how it
originates, mutates, and adapts from Europe to America, more specifically, to the Argentinian
Northwestern region.

Keywords

Semiospheres - the Devils Deal - Faustian myth - Salamanca - universal - local

! Licenciada en Letras por la Universidad Nacional de Jujuy. Auxiliar de Primera Suplente con dedicacion simple
en la catedra de Literatura Europea I de la Universidad Nacional de Jujuy. Facultad de Humanidades y Ciencias

Sociales. E-mail: tristantzara49@gmail.com

86


mailto:tristantzara49@gmail.com

Barcena // Dossier - Articulos // El Contrato con el Diablo... // pp. 86-93

Existe —al menos en nuestra cultura occidental— un motivo ficcional que ha devenido en
mito “universal”, extendido a raiz de la religion catdlica impuesta en el continente americano
desde los tiempos de la colonizacidon europea y la consecuente invasion y ocupacion de
nuestros territorios, nuestros cuerpos y nuestros saberes ancestrales: me refiero a un contrato
establecido por parte del ser humano con una figura contrapuesta a la de Dios, el diablo. Me
pregunto, entonces, /cierta significacion de este motivo/mito, al igual que sucedié con tantos
otros, pudo acaso haber revestido un eficiente dispositivo de consolidacion del poder y “el
buen comportamiento” hacia quienes no pertenecian o seguian los mandatos de la religion
oficial, vistos como salvajes y/o herejes? De modo que la institucion de la iglesia, desde
tiempos inmemorables, ha sabido respaldarse en historias y personajes que le han servido
como catalizadores de la conducta llegando incluso a atemorizar y amenazar para moralizar,

por lo tanto, el pasado acredita y otorga la duda.

Me interesa destacar, en el presente trabajo, de qué manera a lo largo de los siglos esta
leyenda difundida por el poder geopolitico dominante y la religion oficial europea ha sido
reinterpretada para propositos didacticos/literarios convirtiéndose mas tarde en obras literarias
canonicas y, a la vez, de qué forma aparece también en la cosmovision del NOA argentino,
donde todas las particularidades de un sentir y concebir al mundo desde otro lugar, la
atravesaran y la transformardn en algo propio, dando cuenta desde alli, o0 mas bien desde aqui,
un pensamiento situado que contribuya a la linea de los estudios decoloniales y que demuestra

la originalidad y la resistencia de nuestros saberes y creencias ancestrales.

La primera manifestacion de un pacto/contrato entre un hombre y la figura del diablo
de que se tiene registros escritos, como afirma Hugo Martinez Moreno (2020) en un estudio
sobre el tema en cuestion, data del medioevo y la constituyen cinco versiones que cuentan la
leyenda de Teofilo, dos redactadas en latin y tres en romance (castellano, francés y
gallego-portugués): Theophilus (s. 1X), de Paulo Diacono; Theophilus (s. X), de Rosvita de
Gandersheim; Milagro de Tedfilo (s. XIII), de Gonzalo de Berceo; Le miracle de Théophile (s.
XIII), de Rutebeuf; Cantiga de Theophilo (s. XIII), de Alfonso X el Sabio.

Con mas o menos variaciones, todas coinciden en el hilo argumental: Te6filo es un cristiano
ejemplar que trabaja como vicario para un obispo; tras la muerte de este ultimo, le es ofrecido
el obispado, pero lo rechaza, al no considerarse digno de tan alto cargo; el nuevo obispo lo
despide vy, gracias a la ayuda de un judio, consigue hacer un pacto con el diablo. A partir de
ese momento, Teofilo se convierte en un déspota, mas no tarda en arrepentirse de sus actos y

en pedir la intercesion de la Virgen para que lo perdone. Después de varios dias de penitencia,

Confabulaciones. Aiio 5, N° 10, julio-diciembre 2023 87



Barcena // Dossier - Articulos // El Contrato con el Diablo... // pp. 86-93

el pecador logra el perdon de la Madre de Dios y da a conocer su historia (Martinez Moreno,

2020, p. 480).

Ahora bien, posterior pero mas célebre es el caso de Fausto, protagonista de una
leyenda folklorica alemana, que ha llegado a ser incluso méas famoso que su antecesor
(Teodfilo) gracias a escritores como Marlowe y sobre todo Goethe, quienes inmortalizaron su
historia en obras literarias que, con el paso de los afios, se constituyeron en candnicas. Bien
sabida es la trama de este relato: la figura mitica y literaria de Fausto —el nigromante que
pacto6 su alma con el diablo a cambio de un saber absoluto y placeres de todo tipo— nace en
principio de un personaje historico y real que la cultura alemana populariz6 a través de relatos
orales que fueron contribuyendo a transformarlo en una leyenda y que, posteriormente,
derivarian en la composicion de lo que fue el primer texto que se conoce como el Volksbuch
Von D. Johann Fausten, también conocido como el Faustbuch o Libro de Fausto publicado en
1587. Precisamente, aquello que permite afirmar que el motivo del pacto ha adquirido tintes
de mito universal es consecuencia de este relato y la repeticion de elementos basicos en su
estructura interna®, los cuales se evidenciaran en otros textos alrededor del globo y a lo largo
de la historia. Tomaré a modo de ejemplo, como dije, el texto de Goethe, en el cual al igual
que en el Faustbuch y en la obra de Marlowe, el doctor Fausto, insatisfecho con la vida, pacta
con Mefistofeles (sicario del diablo) la sabiduria, el conocimiento de lo absoluto y los

placeres sensoriales a cambio de su alma:

Mefistofeles. jCuanta palabreria! ;Por qué te has de exaltar de este modo? Basta un

pedazo de papel cualquiera, con tal que escribas en ¢l con una gota de sangre.
Fausto: Si asi lo quieres...
Mefistofeles: Es la sangre un jugo muy particular.

Fausto: No temas que falte a este pacto; es la colaboracién de mi actividad lo que
precisamente te ofrezco; me he engreido tanto que s6lo puedo pertenecer ya a tu

clase. El espiritu creador me ha desechado: la naturaleza se cierra ante mi, el hilo

2 La estructura basica del Faustbuch que se manifestard mas tarde con mas o menos variaciones pero que
constituye la esencia de este es la siguiente:
1. Caracterizacion o auto caracterizacion de Fausto basada en la insatisfaccion
2. Pacto con el diablo
3. Frutos del pacto que se materializan en preguntas, viajes y aventuras, demostraciones de magia,
satisfacciones sexuales.
4. Muerte de Fausto precedidas de lamentaciones y desesperacion (Suarez Lafuente, 1981, p. 697).

88 Confabulaciones. Ao 5, N° 10, julio-diciembre 2023



Barcena // Dossier - Articulos // El Contrato con el Diablo... // pp. 86-93

de mi pensamiento estd roto, y estoy hastiado de toda ciencia. Haz, pues, que
queden satisfechas mis ardientes pasiones, que cada dia se preparen para mi nuevos
encantos bajo el impenetrable velo de la magia; que me sea dado sumergirme en el
torbellino del tiempo y en los pliegues mas secretos del porvenir, para que el dolor
y el goce, la gloria y la pena se sucedan en mi confundidos. Preciso le es al hombre

vivir en una actividad eterna.

Mefistofeles: No, éste no ha sefialado ningun limite ni objeto; asi pues, si es tu
deseo gozar de todo un poco y aprovechar tu rapida carrera, podras tener cuantos

tesoros apetezcas, con tal que te unas a mi y no seas timorato.

Fausto: Bien ves que no se trata aqui de pasajera dicha; al contrario, quiero
consagrarme todo entero al vértigo, a los goces mas terribles, al amor que confina
con el odio, al desaliento que eleva. Mi corazon curado de la fiebre del saber, no
estara en adelante cerrado para ningtn dolor; en cambio, quiero también sentir en lo
mas profundo de mi ser todos los goces concedidos a la humanidad, saber lo que
hay de sublime y de profundo en ellos, acumular en mi seno todo el bien y todo el
mal, que es su patrimonio exclusivo, hacer extensivo mi propio mal hasta el suyo y

acabar por morir como el género humano. (Goethe, 200, p. 40)

De manera que es interesante destacar como este motivo ha ido penetrando en un ida 'y
vuelta las fronteras entre una ideologia dominante primero (la religion catdlica), luego un
saber y géneros literarios populares de literatura (el folklore aleman, los romances) y, mas
tarde, nuevamente ingresando en la esfera de la cultura dominante al momento de
consolidarse como relatos canonicos de la literatura universal de occidente, consagrando el
mito faustico. Sin embargo, cabe preguntarse si el camino recorrido (extraoficial) no habria
sido el inverso puesto que, como reflexioné antes, exista la posibilidad de que la iglesia lo
haya tomado a partir de un relato oral mucho mas antiguo y lo haya popularizado. De
cualquier forma, como veremos mas adelante, la base significante que opera en este motivo

literario establece una predisposicion para atravesar limites ideoldgicos y culturales.

Ahora bien, mas interesante alin en cuanto a la pertinencia de este ensayo, es hallar los
rastros del motivo del pacto y el mito faustico en la cultura americana y, puntualmente, en la
cosmovision de nuestro NOA. Como asegura Cebrelli (2018), citando a O. de Andrade

respecto del concepto de antropofagia en el flujo de sistemas semioticos interculturales,

Confabulaciones. Aiio 5, N° 10, julio-diciembre 2023 89



Barcena // Dossier - Articulos // El Contrato con el Diablo... // pp. 86-93

“consiste en devorar la cultura colonial para alimentar la local. Implica un proceso de

transformacion, apropiacion y desecho de lo que resulta inservible” (p. 32).

En términos de Yuri Lotman (1996), nos hallamos aqui frente a un proceso de traduccion y
apropiacion por parte de una semiosfera periférica, en este caso la americana y puntualmente
la del NOA, en relacion con la dominante, la colonizadora, la europea. Toda semiosfera, al ser
un sistema de semiosis relativamente cerrado en si mismo, posee limites, fronteras —digo
relativamente, ya que gracias a su porosidad es que puede establecer una comunicacion
dialégica con otros sistemas y semiosferas— y la funcion de toda frontera, afirma Lotman,
“se reduce a limitar la penetracion de lo externo en lo interno, a filtrarlo y elaborarlo

adaptativamente” (p. 26).

En este sentido, la manifestacion mas inmediata en el NOA de una antropofagia y

fagocitacion del mito faustico descrito hasta aqui la constituye la leyenda de la Salamanca.

Antonio Paleari (1982), en el Diccionario magico jujerio, explica que la Salamanca es
una caverna en los cerros, alejada de pueblos y ciudades, en donde reside el diablo; alli
imparte todas las ensefianzas y artes a los paisanos que han ofrecido su alma a cambio de
estas sabidurias, pero, ademads, son agasajados durante grandes orgias llevadas a cabo por
brujas y magos, doncellas y mancebos. Por otro lado, toda persona dispuesta a entrar debe
antes renegar de su religion (catdlica) desnudandose, escupiendo un crucifijo y cumpliendo
una serie de pruebas que le permitan el ingreso para poder asi establecer el contrato con

Lucifer y, cito a Paleari,

Solo asi se accederd al placer y a la magia que Lucifer otorgard como en su
momento otorgd a Fausto. (Jorge Fausto residio en las ciudades universitarias de
Wittenberg, Erfurt e Ingolstadt (1480-1540) practicando las ciencias de moda,
desde la medicina, la astrologia y la alquimia hasta la charlataneria. La tradicion
cuenta que estudi6 magia en Cracovia, practicd la nigromancia, pronuncio
profecias, hizo un intento de vuelo en Venecia y finalmente se lo llevo el diablo en
figura de perro. De estos hechos naci6 la leyenda de Fausto recogida por primera
vez en el libro popular Historia de von D. Johann Fausten (1587) impreso en Main.
En ella se cuenta como su ansia de saber y su soberbia le llevan a un pacto con
Mefistofeles, el sicario del diablo; todos sus deseos se veran cumplidos, pero su
alma pasara a ser propiedad del diablo).

A partir de alli toma el cardcter de mito universal y eterno.

90 Confabulaciones. Ao 5, N° 10, julio-diciembre 2023



Barcena // Dossier - Articulos // El Contrato con el Diablo... // pp. 86-93

(...) Todo aspirante a ingresar en las salamancas, lleva dentro de si un Fausto

inquieto. (pp. 381-382)

Esto no significa, de ninguna manera, que nuestra cosmovision pre catolica no haya
contado antes de la colonizacion con una representacion de la idea del mal encarnada en
alguna figura de genio diabdlico y que después de la colonizacion no haya perdurado de
forma pura o sincrética. Los pobladores indigenas han representado a todo aquello que se
opone al bien y a sus respectivas deidades superiores con diferentes nombres a lo largo y a lo
ancho de nuestro pais; particularmente en el NOA, esta deidad funesta llevaba el apelativo de
“Chiqui” proveniente de los calchaquies hasta que la cultura quechua-aimara que penetra en
Jujuy por el norte lo va reemplazando por el de “Zupay” de origen cuzqueiio pero, como lo
describe Paleari (p. 385), ya “infiltrado por los aberrantes caracteres del diablo occidental y
cristiano”. Es decir, este tipo de representaciones ha sobrevivido a través del tiempo en todas
las culturas y es posible hallarlas vigentes con distintas variaciones, formas, nombres,
atributos y caras. De igual manera, el motivo del contrato también presenta variaciones que
apelan a lo regional: si bien uno de los dones que otorga nuestro diablo tiene que ver con la
sabiduria absoluta, aparecen aqui otras artes a dominar: la doma, el canto, la ejecucion de un
instrumento, el contrapunto, el arte de la poesia, como otras formas de belleza y placeres
mundanos que se desean obtener y que conllevan ya un tinte muy local. En el libro de los

Seres magicos (2004) de Elena Bossi se describe asi el contrato con Zupay o “el tio”:

Se puede elegir una profesion o dinero a cambio del alma; el diablo otorga el
pedido y aclara cuantos afios le quedan a la persona, que deberd dar su alma a
cambio. Unos van a aprender a cantar, otros a ejecutar con gran maestria la guitarra,
el acordedn, la quena u otro instrumento (el encantamiento es tan poderoso que,
aunque una persona haya tomado demasiado vino no pierde nunca la capacidad de
tocar bien). También aprenden a ser buenos reparadores de cajas: estos
instrumentos deben ser dejados una noche en los cerros donde haya salamanca para
que los toque el tio, de ese modo al dia siguiente sonara bien.

Otros desean ser jugadores de gran suerte para que nadie pueda ganarles; o
valientes peleadores y cuchilleros habiles. Pueden aprender a curar, a cuidar bien a
los animales, a manejar camiones, a ser buenos domadores y amansar potros, a ser
buenos mineros, a enamorar (para que los quieran las mujeres o los hombres), a
hacer dinero. A cambio de una de estas virtudes deberan firmar un contrato con la

propia sangre (al morir se irdn en cuerpo y alma con el demonio). Cuando el

Confabulaciones. Aiio 5, N° 10, julio-diciembre 2023 91



Barcena // Dossier - Articulos // El Contrato con el Diablo... // pp. 86-93

desdichado es sepultado, al otro dia aparece un agujero en la tierra por donde el tio
se lo ha llevado. Ha habido casos en los que la prenda del contrato fue entregar un

gallo blanco dos veces por semana. (p. 39)

Siguiendo con Lotman, la produccion de textos esencialmente nuevos dentro una
semiosfera, requiere de una relacién de intercambio entre sus subestructuras, y entre ellas
debe haber tanto semejanzas como diferencias para que este intercambio se pueda dar y a
partir de alli, la formacion de nuevas subestructuras derivadas de aquellas, es decir, la
generacion de nuevo sentido. Entiendo que si pensamos en la apropiacion, transformacion y
adaptacion del topico tratado en el presente trabajo, ello fue posible gracias a que previamente
existia una propia concepcion de lo que significan el bien y el mal supremos, una creencia de
que existen fuerzas en el universo que representan estos atributos y que, ademas, pueden
danar o favorecer a los seres humanos, quiero decir, una semejanza de base en la estructura
semiodtica de ambas semiosferas ha permitido una relacion dialdgica y la consiguiente
adaptaciéon de una en otra, logrando mutar con la incorporaciéon de las propias
particularidades. La simetria especular que conlleva a la vez una asimetria (enantiomorfismo)
constituye una propiedad bésica para que los distintos elementos y sistemas que conviven o se
filtran en una semiosfera puedan entrar en contacto. Todo ello gracias a que en la estructura
interna de la semiosfera las subestructuras periféricas son heterogéneas e irregulares al estar
representadas por fragmentos o textos aislados, por lo tanto, poseen la caracteristica de ser

porosas, a diferencia de los nucleos de la semiosferas que suelen ser mas rigidos e inmutables.

Habiendo arribado a este punto, es pertinente para el presente analisis la categoria de
“umbral semidtico” a la que se refiere Ana Maria Camblong (2011) y que se relaciona
directamente con el concepto de frontera, en tanto ésta “no constituye un limite sino un pasaje
de movilidad continua” (p. 6) en el cual estd implicada la semiosis infinita de Pierce. Este
umbral, tal como lo define Bajtin segin Camblong (p. 6) se basa en “un tiempo-espacio de
crisis, un cronotopo de pasaje” en el cual operan todas las variaciones infinitesimales que
generan esa movilidad entre los flujos semioticos fronterizos. Asi, todas estas mezclas y
sincretismos que se observan en la leyenda del noroeste argentino respecto del motivo base
que constituye el mito de Fausto, mas que generar interferencias entre un sistema y otro,

devienen en continuidad y en novedad; en produccion de nuevos sentidos y de nuevas formas.

En conclusion, la sed del diablo por conseguir almas humanas a cambio de su
sabiduria no solo desafia las fronteras entre lo real y lo sobrenatural, sino que, ademas,

atraviesa fronteras geograficas, de un extremo del mundo a otro. Como asegura Raul Dorra

92 Confabulaciones. Ao 5, N° 10, julio-diciembre 2023



Barcena // Dossier - Articulos // El Contrato con el Diablo... // pp. 86-93

(1994, p. 15), todo monstruo “suele definirse en relacion con una norma que resulta violada”.
En este caso, un monstruo que ha sabido desafiar a la ley o norma maxima (Dios) como lo es
el diablo se transformara en otros monstruos, otros diablos, hibridaciones de sus antecesores,
que continuaran con el legado de cuestionar a la religion oficial para preguntarse, en mi
opinién, o al menos sembrar la duda sobre donde reside la verdadera monstruosidad, es decir
(¢reside tan s6lo en el diablo o es posible hallarla también en Dios?) puesto que los placeres
de la vida como lo son las relaciones sexuales, el canto, la musica, y hasta el saber y el

conocimiento han sido objeto de censuras por parte de la institucion la iglesia.

Finalmente, y en consecuencia, estos relatos y sus diversos demonios, se sublevaran
no solo a las estructuras geopoliticas-religiosas dominantes, sino también a las
socioculturales, evolucionando en algo original que les asegure poder sobrevivir y resistir a su

manecra.

Bibliografia

Bossi, E. (2004). SERES MAGICOS que habitan en la Argentina. Universidad Nacional de
Jujuy.

Camblong, A. (2011). Instalaciones en los umbrales mestizos-criollos. Universidad Nacional

Tres de Febrero. Seminario de Politicas Lingiiisticas.

Cebrelli, A. (2018). Hacia una epistemologia fronteriza y situada para la comunicacion.

Redes, saberes y articulaciones otras. Cuadernos de Humanidades, 29.
Dorra, R. (1994). ;Para qué los monstruos? Elementos, 3(22), 13-19.
Goethe, J. W. (2000). Fausto. Editorial Sol 90. Biblioteca de la Literatura Universal.

Lotman, I. (1996). La Semiosfera. Semiotica de la cultura y el texto. Acerca de la Semiosfera.

Ediciones Catedra.

Martinez Moreno, H. (2020). Teofilo y el Diablo. Variaciones Medievales. Estudios
Romdanicos, 29, 479-480.
https://revistas.um.es/estudiosromanicos/article/download/430941/293711/1551581

Paleari, A. (1982). Diccionario magico jujerio. Editorial Pachamama.

Suarez Lafuente, Ma. (1981). Historia y tradicion de Doctor Faustus. Archivum. Revista de la

Facultad de Filologia. Tomo 31-32, 1981-1982, 695-706.

Confabulaciones. Aiio 5, N° 10, julio-diciembre 2023 93


https://revistas.um.es/estudiosromanicos/article/download/430941/293711/1551581

