Confabulaciones. Revista de Literaturas de la Argentina
Afio 6, N° 11, enero-junio 2024. ISSN 2545-8736

Lo animal en lo humano:
umbral imagologico entre dos mundos

Maria Laura Pérez Gras'

Resumen

En el presente trabajo, nos proponemos indagar en la figuracion de lo animal en lo humano a
partir de la experiencia del descubrimiento y la conquista de América, como umbral
imagoldgico entre dos mundos, el conocido y el “por conocer”, desde la perspectiva europea,
y como esta emerge en la literatura. En una segunda instancia, nos proponemos estudiar la
evolucion de un imagotipo particular, el de la mujer-pez, y presentar una lectura de la novela
La pez (2023), de Gabriela Larralde, que recupera este constructo imagologico para abordarlo
a contrapelo de la tradicion eurocentrista, desde el marco del feminismo decolonial.

Palabras clave

animal - indio - imagologia - feminismo - decolonial

Abstract

In this paper, we propose to investigate the figuration of the animal in the human from the
experience of the discovery and conquest of America, as an imagological threshold between
two worlds, the known and the "to be known", from the European perspective, and how this
emerges in literature. In a second instance, we propose to study the evolution of a particular
imagotype, that of the fish-woman, and present a reading of the novel La pez (2023), by
Gabriela Larralde, which recovers this imagological construct to address it against the grain of
the Eurocentric tradition, from the framework of decolonial feminism.

Keywords

animal - Indian - imagology - feminism - decolonial

' Doctora en Letras por la Universidad del Salvador. Investigadora Adjunta del Consejo Nacional de
Investigaciones Cientificas y Técnicas (CONICET) y del Instituto de Literatura Argentina de la Universidad de
Buenos Aires (ILA, UBA). Docente titular de Literatura Argentina y directora del Doctorado en Letras en la
Universidad del Salvador (USAL). E-mail: lauraperezgras@yahoo.com.ar

64



Pérez Gras // Dossier // Lo animal en lo humano... // pp. 64-82

“Va de un extremo al otro de los rios patriarcales.”

Mujica Lainez, “La sirena”, Misteriosa Buenos Aires

El indio animalizado: un constructo imagologico

En el presente trabajo, nos proponemos indagar en la figuracion de lo animal en lo humano a
partir de la experiencia del descubrimiento y la conquista de América, como umbral
imagologico® entre dos mundos, el conocido y el “por conocer”, desde la perspectiva europea,
y como esta emerge en la literatura. En una segunda instancia, nos proponemos estudiar la
evolucion de un imagotipo particular, el de la mujer-pez, y presentar una lectura de la novela
La pez, de la escritora argentina Gabriela Larralde, publicada en 2023, que recupera este
constructo imagoldgico para abordarlo a contrapelo de la tradicion eurocentrista, desde el
marco del feminismo decolonial.

Para comenzar, analizaremos los primeros imagotipos® construidos acerca de los
indios en los encuentros iniciales entre los europeos y las comunidades originarias de
América. Este momento de contactos inaugurales entre dos mundos, se inicia con el
Descubrimiento de América, abarca el periodo de su colonizacion (siglos XV-XVIII), y da
comienzo a una serie de imagotipos originarios o fundacionales, a partir de los cuales seguiran
construyéndose otros en las etapas siguientes.

En este periodo, surgieron las ideas maniqueas del buen y el mal salvaje instaladas por
los primeros debates acerca de la cuestion del indio (Ortega y Medina, 1987). Encontramos al
“salvaje malo” en oposicion con su imagotipo positivo, la utopia del “hombre natural” o
“salvaje bueno”, consolidada por el humanismo ilustrado, pero originada en el material escrito
por los primeros cronistas que se vieron en la necesidad de fabular acerca del mundo indigena
que descubrian para conservar los beneficios de la Corona, entusiasmada con el potencial de
semejantes hallazgos. Esta idea utdpica aparece plasmada en el capitulo “De los canibales” en
el “Libro I” de los Ensayos (1533-1592), de Montaigne (1994). Alli se plantea la posibilidad
de una nacion alejada de los canones de la civilizacion, exenta de desigualdades sociales y

econdmicas, puesto que no existirian ricos ni pobres, ni jerarquias basadas en vasallos y

2 ¢« .. la imagologia es una disciplina que colabora en la lectura hermenéutica de textos que surgen de la

convivencia o del conflicto entre dos o mas culturas/etnias/comunidades/géneros/clases, en los que se construye
una imagen del Otro y su mundo. Esta imagen suele presentarse idealizada, invertida o distorsionada, lo que para
la imagologia se denomina mirage” (Pérez Gras, 2016, pp. 12-13).

3 «... las imagenes mas complejas se denominan imagotipos y se conforman a partir de la confrontacion del
heteroimagotipo —imagen del Otro— con el autoimagotipo —imagen de si mismo—. Los imagotipos son la
suma de estereotipos, prejuicios e imagenes sobre la cultura del Otro en contraste con la propia. Son fendmenos
muy dindmicos que cambian bajo la influencia de la Historia, segln las circunstancias politicas, econdmicas y
sociales de las distintas épocas” (Pérez Gras, 2016, p. 19).

Confabulaciones. Aiio 6, N° 11, enero-junio 2024 65



Pérez Gras // Dossier // Lo animal en lo humano... // pp. 64-82

sefiores. Tampoco habria herencias y los seres humanos vivirian ociosos, porque la madre
naturaleza ofreceria todo lo necesario sin esfuerzo alguno. Las actividades econémicas como
el comercio o las tareas agricolas quedarian desterradas, y todo metal o moneda careceria de
sentido. Tampoco seria necesaria la existencia de jueces para dirimir pleitos, ya que para
Montaigne vocablos como “mentira”, “traicion”, “envidia”, “avaricia” serian inauditos. El
conocimiento de las letras o de los niimeros, o de cualquier otro estudio, no tendria ningiin
asidero. Es decir, que lo que se plantea es la antigua oposicion entre naturaleza y civilizacion,
desde una perspectiva utopica. A su vez, la literatura de los misioneros galos, sobre todo
jesuitas, que viajaron a Ameérica en el siglo XVIII “llevdo a Rousseau a la exaltacion del
hombre natural y a la condena del hombre civilizado; es decir, deformado, envilecido y
degenerado fisica y espiritualmente” (Ortega y Medina, 1987, p. 70) y a escribir su primer
ensayo sobre el tema, Discurso sobre la desigualdad entre los hombres, en 1755.

Lo que nos interesa especialmente en este trabajo es el hecho de que, en las antipodas
de lo expuesto arriba, el “mal salvaje” esta estrechamente vinculado con otro imagotipo: el del
indio animalizado. El dilema metafisico que caus6 el descubrimiento de otra forma de
existencia aparece ya planteado en la primera literatura sobre “El Nuevo Mundo”. Uno de los
planteos metafisicos iniciales de la conquista espafola lleg6 a los &mbitos eclesidsticos y abrid
el debate sobre la cuestion ontologica de los indios, incluso sobre si debian ser considerados
seres humanos o animales. El padre Las Casas recoge testimonios “animalistas” en su
Historia de las Indias. Estos testimonios fueron revisados por el estudioso franciscano Lino
Gomez Canedo, quien puso en duda su veracidad a partir de su tesis acerca de las
exageraciones permanentes en el texto de Las Casas y de que no hay testimonios seguros de
“teorias animalistas” (Ortega y Medina, 1987, pp. 47-48). Fuesen falsas o certeras las
denuncias de Las Casas, lo cierto es que instalaron el imagotipo del indio bestial o
animalizado en los textos sobre “El Nuevo Mundo” y en la literatura posterior, ya gestada en
América. El salvaje malo o animalizado se opone a la idea de buen salvaje porque manifiesta
la crueldad y el primitivismo del animal que carece de conciencia entre el bien y el mal, entre
la raz6n y los instintos, entre la ley y la fuerza.

Otro imagotipo iniciado en esta etapa originaria, cercano al de la animalizacion, es el
del indio como ser monstruoso. La idea se origina en que ese ser, hasta entonces desconocido,
no lograba ubicarse dentro de las clasificaciones y los parametros estipulados por la ciencia y
entonces pertenecia al ambito de lo “maravilloso”. Ante los ojos atdnitos del conquistador, el
Otro se podia presentar como algo monstruoso. Dentro de este imagotipo, encontramos, como

ejemplos, variantes del “canibalismo” y del “gigantismo” seglin las comunidades a las que los

66 Confabulaciones. Aiio 6, N° 11, enero-junio 2024



Pérez Gras // Dossier // Lo animal en lo humano... // pp. 64-82

textos se refieren. En su relato de viaje inaugural por América del Sur, Primer viaje alrededor
del mundo, escrito entre 1519 y 1522, Antonio Pigafetta inicia ambos imagotipos sobre los
indios que habitaban los territorios de la actual Argentina:
A los trece dias de nuestro arribo al Brasil, continuamos el viaje, haciendo
rumbo al S., hasta llegar a los 34° 20" latitud, y fondeamos cerca de la
desembocadura de un rio. A los habitantes se les da la denominacion de
canibales; comen carne humana. Uno de ellos, mas arriesgado que sus
compaieros, de estatura gigantesca y con voz tan ronca que parecia un toro,

vino hacia la nave capitana... (Pigafetta, 2004, p. 40)*.

El rio al que se refiere Pigafetta es el que se denominara Rio de la Plata. Resulta
curioso observar que califica a los indios de esta region de canibales sin haberlos visto antes,
seguramente por tomar como referencia los relatos orales acerca de las expediciones de Juan
Diaz de Solis, quien descubri6 el Mar Dulce —e¢l Rio de la Plata— en 1516. Era vox populi
que Solis y varios de sus hombres habian sido asesinados, descuartizados, asados y devorados
por indios posteriormente identificados como charruas, a la vista de los sobrevivientes que
huian en sus naves; y asi lo refiere Antonio de Herrera en su Historia General de las Indias
Occidentales (1601, década 1°, libro 7°, cap. 9), a pesar de que aquella no era una comunidad
de indios canibales.

Se ha estudiado que estos pueblos no practicaban la antropofagia excepto en casos de
hambrunas extremas, como también sucedid entre los blancos que se aventuraron a estas
tierras, como se documenta, por ejemplo, en las cronicas y poemas sobre la fundacion fallida
de Buenos Aires (Ulrico Schmidel, 1567; Luis de Miranda, c. 1541). Los unicos indios
antrop6fagos en todo el territorio que llego a ser el Virreinato del Rio de la Plata fueron los
tupi-guarani, que habitaban la zona actual del Paraguay. “La antropofagia se practicaba entre
la rama tupi-guarani, y mas especificamente entre los tupinamba, quienes sacrificaban a sus
enemigos en sefial de restitucion” (Operé, 2001, pp. 154-155)°.

Por otra parte, resulta extrafio que Pigafetta ubique a los “gigantes” en tales
geografias. Luego describird de la misma manera a los habitantes de la bahia de San Julian y
de otras regiones mas australes donde vivian los tehuelches, y explicard que su capitan,

Magallanes, “dio a esas gentes el nombre de Patagones” (Pigafetta, 2004, p. 46).

* El segundo destacado en nuestro
> Otras culturas que practicaron el canibalismo en otras partes de América fueron: aztecas, xiximes, chichimecas
y mayas del Yucatan.

Confabulaciones. Aiio 6, N° 11, enero-junio 2024 67



Pérez Gras // Dossier // Lo animal en lo humano... // pp. 64-82

Muchas versiones del origen del nombre “patagdn” —en su mayoria relacionadas con
la creencia acerca del tamafio descomunal de los pies de los tehuelches— son revisadas y
refutadas por Maria Rosa Lida de Malkiel (1976), quien elabora su propia teoria: explica la
importante influencia que los libros de caballerias tuvieron en la mirada de los adelantados
sobre las tierras que descubrian, pues fueron el principal material de lectura y entretenimiento
europeo durante mas de tres siglos y habian calado hondo en el imaginario social. Algunos de
los textos mas célebres del género fueron los pertenecientes al ciclo de los palmerines,
iniciado por el Palmerin de Oliva en 1511. Un afio después, aparecio Primaleon, la segunda
parte de la saga. Alli el héroe encuentra una isla habitada por seres incivilizados, entre los que
se destaca un ser mitad hombre y mitad animal —con figura humana, pero rostro de perro—,
de fisico descomunal, cuyo nombre varia entre “Patagon” y “Patagd” en el texto. La
investigadora especula que, inspirado en estas aventuras literarias, Magallanes penso en ese
nombre para denominar la region y a sus habitantes (Lida de Malkiel, 1976, pp. 93-97). Y
explica que “sin duda Pigafetta no creyd necesario glosar la designacion impuesta por
Magallanes y familiar a todos por la leidisima novela” (1976, p. 96). La estudiosa confiesa no
haber podido consultar el texto original para elaborar su investigacion, por ser actualmente
una “rareza bibliografica”, y que debid basarse en el trabajo de Miss Mary Patchell “The
Palmerin Romances in Elizabethan Prose Fiction” para conocer las particularidades del
personaje llamado Patagd(n). En nuestra opinidn, esta circunstancia no le resta mérito ni
probabilidad a su teoria del epénimo. Ademas, gracias a la tecnologia actual, hemos dado con
una transcripcion del texto original presente en la compilacion elaborada por Jos¢ Manuel
Lucia Megias, Antologia de libros de caballerias castellanos, que toma los capitulos 140-141
de la edicion de Marin Pina del Primaleon (1998), donde se corrobora:

Mi buen sefior, —dixo Palatin—, la mayor poblacién que ella tiene es en la

costa de la mar; y a una parte d’esta isla ay muy grandes montafias y, de poco

tiempo a esta parte, moran en ellas una gente muy partada de todas las otras

que ay en ella, porque biven ansi como animales y son muy bravos y esquivos y

comen carne cruda de lo que cagan por las montanias. Y son ansi como

salvajes que no traen sino vestiduras de pieles de las animalias que matan y son

tan desemejadas, que es cosa maravillosa de ver. Mas todo es nada con un

hombre que agora ay entr’ellos que se llama Patagon. Y este Patagon dizen que

lo engendro un animal que ay en aquellas montafias, qu’es el mas desemejado

que ay en el mundo, salvo que tiene mucho entendimiento y es muy amigo de

las mugeres. Y dizen que ovo que aver con una de aquellas patagonas, que ansi

68 Confabulaciones. Aiio 6, N° 11, enero-junio 2024



Pérez Gras // Dossier // Lo animal en lo humano... // pp. 64-82

las llamamos nosotros por salvajes, y que aquel animal engendrd en ella aquel
fijo; y esto tiénenlo por muy cierto segin sali6 desemejado®, que tiene la
cabeg¢a como de can y las orejas tan grandes que le llegan fasta los hombros, y
los dientes muy agudos y grandes que le salen fuera de la boca retuertos, y los
pies de manera de ciervo y corre tan ligero que no ay quien lo pueda alcanzar.
Y algunos que lo han visto dizen d’¢él maravillas. Y ¢l anda de contino por los
montes cagando y trae dos leones de trailla con que faze sus cagas y trae un
arco en sus manos con saetas muy agudas con que fiere (Lucia Megias, 2001,

p. 356)".

El imagotipo de los patagones como gigantes salvajes con progenitores y rasgos
animales se sostuvo en la literatura posterior, como se puede apreciar en la crénica La
Argentina manuscrita de Ruy Diaz de Guzman (c. 1612), que menciona a “unos gigantes de
monstruosa magnitud” (Guzman, 1986, p. 61), hasta bien avanzado el siglo XIX, a pesar de
que, ya en 1839, Darwin diera a conocer en su diario de viaje que estos hombres median poco
mas de 1,80 m, altura que muchos ingleses igualarian entonces, y de que Fitz Roy reuniera
una serie de razones —pies envueltos en cuero de guanaco que dejaban grandes huellas,
cuerpos atléticos y robustos, la costumbre de cruzar los brazos sobre el pecho bajo el abrigo,
las largas mantas que los cubrian y llegaban hasta el suelo— por las cuales los patagones
parecian ser mas corpulentos de lo que realmente eran (Fondebrider, 2003, pp. 51-53).

Los imagotipos del buen y el mal salvaje, con la animalizacién consecuente del
segundo, siguieron vigentes en la mentalidad dicotomica que caracterizd la estructura del
pensamiento moderno hasta fines de la década de los afios sesenta del siglo XX, en que
comenzd a resquebrajarse por la apertura hacia nuevas matrices de pensamiento. Algunos
ejemplos de ellos en nuestra literatura mas candnica son La Cautiva, de Echeverria, poema
que muestra al indio como mal salvaje y animalizado, al igual que La vuelta del Martin Fierro
de José Hernandez, en el episodio de la cautiva, que abarca el final del canto VII y los cantos
VI y IX completos.

Como podemos observar, la animalizacion del indio es un constructo imagolédgico que
surge en la literatura de la conquista ante el intento de “traducir” una forma de existencia
nueva, con la dificultad que nombrar lo desconocido conlleva, para poder explicar el “nuevo

mundo” al “viejo mundo” a partir de testimonios in situ, siempre mediados por la ideologia de

¢ Desemejado o desemejable. 1. adj. desus. Terrible, desfigurado, muy feo (DRAE online).
7 El destacado es nuestro.

Confabulaciones. Aiio 6, N° 11, enero-junio 2024 69



Pérez Gras // Dossier // Lo animal en lo humano... // pp. 64-82

expansion politica, religiosa y econdmica del imperio, y por el interés del adelantado de que
sus cronicas y epistolas fueran recibidas favorablemente por sus patrocinadores europeos.

La persistencia de este constructo imagologico en la literatura a lo largo de los siglos
lo convirtié en el recurso mas disponible para la conformacion de un imaginario acerca de la
barbarie, y de lo abyecto en general, como se puede constatar en la literatura candnica del
siglo XIX, que colabord con la consolidacion de la ideologia que sostuvo el avance de las
campafias militares al desierto sobre las comunidades originarias.

Sin embargo, la literatura reciente, en el marco decolonial de los estudios culturales
actuales, presenta la asociacion de lo originario con lo animal con una valoracion invertida,
puesto que pas6d de ser un elemento de connotacién negativa, como “bestial” y “salvaje”,
opuesto al proyecto civilizatorio, a ser positivo en varios planos: vivir en la naturaleza y no de
ella se alinea con las formas de vinculacion y cuidado que promueve el feminismo
antirracista, ecologista y decolonial.

En este sentido, Yuderkys Espinosa Mifoso explica que la interseccionalidad entre
feminismo, antirracismo, ecologismo y decolonialismo encamina el pensamiento hacia una
nueva forma de interpretacion que abandona el punto de vista feminista blanco, centrado
exclusivamente en el género como problema, por uno mas comprensivo.

La falla de los principales sistemas criticos de interpretacion del orden social

—marxismo, feminismo, teoria critica de la raza— consiste en que cada uno

pretende dar una interpretacion a partir de lo que asume como el eje de

dominacion fundamental. Cuando se parte de esta suposicion se construye una

falsa unidad de la cosa definida por este eje o categoria, al tiempo que una falsa

idea de autonomia de la categoria. Pero hay una inseparabilidad de la

dominacion y de la experiencia de dominacion que excede al método categorial

que intenta explicarla. [...] el género siempre estd condicionado por la

colonialidad y la estructuraciéon racial del mundo (Espinosa Mifioso, 2020, p.

4).

Mas alla del libro La pez, que abordaremos en el segundo apartado, podemos
mencionar, a modo de ejemplo y contexto de esta tendencia, otra novela de 2023: Las nifias
del naranjel, de Gabriel Cabezon Camara. En ella, el protagonista, Antonio
—metamorfoseado, también €I, en multiples aspectos—, cuida y protege del avance predador de
conquistadores y colonos a dos pequenas guaranies que revelan sus formas animales hacia el

final de la trama.

70 Confabulaciones. Aiio 6, N° 11, enero-junio 2024



Pérez Gras // Dossier // Lo animal en lo humano... // pp. 64-82

Como las dos cachorras de yaguareté que se le acercan hasta no dejarle ver mas
que sus propias caras. Doradas son. De fauces feroces. Pero sus bigotitos, su
nariz rosa. Son tiernas. Y sus aurcolas centellantes. Qué hermosas cachorras.
Alarga su mano, su mano es sol, para acariciarlas. [...] Qué curioso. Son las
nifias. Ya habia escuchado que los indios de esta selva sabian hacer estas cosas.
Transformarse en animales, en arboles, en montafias o en rios” (Cabezon

Camara, 2023, p. 243).

Para comprender el alcance del borramiento de estos limites ontologicos en la
imaginacion literaria, es pertinente recuperar el pensamiento de Donna Haraway, puesto que
reflexiona criticamente acerca de la separacion epistemoldgica entre naturaleza y humanidad.
En su libro Seguir con el problema (2019), sostiene que las minorias dentro del mapa del
poder son las que deben deconstruir el pensamiento binario moderno desde las margenes y
generar, a su vez, una reconstruccion moral y politicamente responsable a partir de lo que ella
denomina una epistemologia de la parcialidad, que llegue a conformar una pluralidad de
parcialidades coexistentes, sin necesidad de anularse unas a otras.

El Humanismo eurocéntrico instaldo una idea esencialista del hombre moderno; en
cambio, Haraway niega la existencia de una identidad fija, prefiere hablar de entidades
“articuladas”, con elementos humanos y no-humanos, animales, vegetales, minerales,
tecnoldgicos, entre otros. Esta construccion integra lo cultural con lo natural de manera tal
que no se puede separar lo humano de la naturaleza, ni considerar que el hombre puede
dominarla. También se propone la integracion de todo aquello definido como monstruoso por
inclasificable en las estructuras ontologicas y epistemoldgicas heredadas del pensamiento
moderno. Y en este proceso lleno de esperanza, que no niega que aun “seguimos con el
problema”, se apoya en la imaginaciéon como contracara superadora de la razon positivista.
Para ello, Haraway encuentra como gran aliada a la ficcion especulativa escrita por mujeres
—en los Estados Unidos existe una tradicion sostenida durante los Gltimos sesenta afios—, que
proyectan sociedades en las que se establecen nuevos parentescos entre lo humano, lo animal,
lo vegetal y las maquinas; en la construccion de mundos mas igualitarios e inclusivos, en el
que la responsabilidad en el cuidado del planeta resulta mas repartida y equilibrada.

Nos interesa especialmente el hecho de que algunas autoras latinoamericanas®

contemporaneas sitlien sus narrativas en el momento de inflexion que represento el encuentro

8 Entre ellas se destacan las escritoras argentinas: Sara Gallardo, Libertad Demitrépulos, Sylvia Iparraguirre,
Maria Esther de Miguel, Maria Rosa Lojo, Cristina Bajo, Gabriela Saidon, Mercedes Guiffré, Gabriela Cabezon
Cémara, Marina Closs, Gabriela Larralde, y muchas otras.

Confabulaciones. Aiio 6, N° 11, enero-junio 2024 71



Pérez Gras // Dossier // Lo animal en lo humano... // pp. 64-82

entre el mundo europeo y el amerindio, en el contexto del descubrimiento y la conquista, pero
también en los periodos virreinales y durante la conformacion de los estados nacionales, con
una clara desigualdad de poder y diferentes cosmovisiones, como punto de partida para
repensar las categorias modernas, positivistas y hegemonicas, desde una perspectiva
decolonial. Este pensamiento —como ha sido definido en la obra de Walter Mignolo (2007,
2009, 2021)— se propone establecer una relacion entre la historia del pasado y la politica del
presente para recuperar las historias y las voces perdidas de las culturas originarias y mestizas
de América, para desmitificar la lectura simplista y eurocéntrica que ha quedado en el
discurso historiografico hegemonico. La literatura de perspectiva decolonial presta especial
atencion a la subalternizacion cultural y epistémica que se ha hecho de las culturas

no-europeas, en la que el imagotipo del indio animalizado ha tenido un rol fundamental.

De las sirenas a las peces: un giro feminista decolonial

En este apartado, nos ocuparemos especialmente de otro constructo imagolédgico que cruza lo
animal con lo humano: la sirena —mitad mujer, mitad pez—. Esta quimera se configura a partir
de la confluencia de, al menos, dos tradiciones literarias: la més antigua presentaba la forma
de mujer-ave y se remonta hasta la Odisea, e incluso antes, como se puede apreciar en el arte
ornamental en monumentos o ceramica; la otra, oriental, aparece ya en Las mil y una noches’,
donde las sirenas son idénticas a los seres humanos excepto por su capacidad de respirar y
vivir bajo el agua; y, como pueden reproducirse con humanos, dan a luz hijos anfibios.

Los bestiarios medievales fueron decisivos para que la combinacién mujer-pez se
impusiera en el imaginario popular por encima de su antecedente. Por ejemplo, E/ libro de los
monstruos, del siglo VII, las describe como seres humanos desde la cabeza hasta el ombligo,
con cuerpo de doncella y cola de pez. También en esta época se profundiz6 en su erotizacion.
En principio, este ser mitologico aparecid en la literatura para expresar el exotismo de lo
desconocido, asi como también, sus potenciales peligros. A lo largo del tiempo, mas alla de
que fue mutando de forma, su significacion basal de temor a sucumbir ante lo desconocido
permanecid. Este miedo primitivo, cruzado de fascinacion y asombro ante lo extrafo, lo
extranjero, lo otro, estaba presente tanto en las aventuras de Ulises, como en los viajes de los

adelantados al “nuevo mundo”.

° En el cuento Abdullah Abdullah de los Pescadores y el Merman, el pescador protagonista Abdullah obtiene la
habilidad de respirar bajo el agua donde descubre una sociedad que se presenta como un reflejo invertido de la
sociedad sobre la tierra. En Las aventuras de Bulukiya, la bisqueda del protagonista Bulukiya de la hierba de la
inmortalidad, le lleva a explorar los mares, donde encuentra el reino de las sirenas.

72 Confabulaciones. Aiio 6, N° 11, enero-junio 2024



Pérez Gras // Dossier // Lo animal en lo humano... // pp. 64-82

En su diario de a bordo, Cristobal Colon, dice haber visto sirenas en su primer viaje,
exactamente en su entrada del 9 de enero de 1493, en la transcripcion de Bartolomé de Las
Casas'’:

El dia pasado cuando el Almirante iba al Rio del Oro, dijo que vio tres sirenas

que salieron bien alto de la mar, pero no eran tan hermosas como las pintan,

que en alguna manera tenian forma de hombre en la cara. Dijo que otras veces

vio algunas en Guinea, en la Costa Manegueta. Dice que esta noche, con el

nombre de Nuestro Sefior, partiria a su viaje sin mas detenerse en cosa alguna,

pues habia hallado lo que buscaba, porque no quiere mas enojo con aquel

Martin Alonso hasta que Sus Altezas supiesen las nuevas de su viaje y de lo

que ha hecho... (Colon, 1971, p. 150).

Los rasgos de las sirenas que describe Coldén son contrastados con el imagotipo
construido por la tradicion literaria que las habia erotizado, por ese motivo ¢l confiesa que no
las encuentra “tan hermosas como las pintan”. Es muy probable que lo que el Almirante viera
fueran manaties, o lobos marinos amamantando a sus crias, y que, en su desconcierto ante
animales tan extrafios, aprovechara el acervo de seres imaginarios a disposicion para poder
explicar en términos conocidos aquello que era completamente nuevo, a la manera de un
traductor entre dos mundos.

Mas alla de esta tradicion literaria tan fecunda que llega al imaginario americano de
esta manera, en el siglo XIX se realizé una romantizacion del mito a partir del personaje de
literatura infantil conocido como “la sirenita” (Den lille Havfrue, en el original), creado por el
escritor danés Hans Christian Andersen para un cuento publicado en 1837, inicialmente como
pieza de ballet. Este personaje y su historia de amor con un principe humano tiene varias
versiones en el cine, en el teatro y en la literatura, y orient6 el imagotipo de la sirena blanca,
bella y buena, hacia el ideal eurocéntrico y patriarcal de la mujer autosacrificada por un amor,
que ni siquiera es correspondido. En este nuevo imagotipo no quedan ya rastros del costado
monstruoso y amenazante del mito original, que personificaba una tentacion para el héroe en
su camino de virtud. Incluso, segun El diccionario de simbolos, la sirena puede representar
“lo inferior en la mujer y a la mujer como lo inferior” (Cirlot, 1997, p. 419), puesto que
provoca el deseo de los hombres y los arrastra hacia la autodestruccion. El canto y el encanto

de las sirenas tienen su importante papel en la perversion del mito original; en cambio, en “La

1% El denominado Diario de a bordo de Colén es un manuscrito anénimo cuya transcripcion y comentarios se le
atribuyen a Bartolomé de Las Casas y se encuentra en la Biblioteca Nacional de Espafia.

Confabulaciones. Aiio 6, N° 11, enero-junio 2024 73



Pérez Gras // Dossier // Lo animal en lo humano... // pp. 64-82

sirenita”, la joven sacrifica su voz a cambio de un par de piernas que le permitan compartir el
plano de existencia del principe que ama, todo en vano.

Si nos concentramos en la literatura argentina que vuelve sobre el personaje de la
sirena, podemos encontrar un interesante muestrario de recurrencias y significaciones
posibles. Podemos comenzar por mencionar el tratamiento sobre este ser mitologico que
hacen Borges y Guerrero en el apartado titulado “Sirenas” de El libro de los seres imaginarios
(1957), en el que declaran que lo primero que las define es su permanente cambio de formas:
explican que Homero no las describe lo suficiente; luego, Ovidio, las define como “aves de
plumaje” con “cara de virgen”; Apolonio de Rhodas dice que tienen la mitad del cuerpo de
mujer y la otra de “ave marina”, y Tirso de Molina llega a la forma més actual, mitad mujer y
mitad pez. Alli también discuten su “género”, indefinido, entre ninfas, monstruos y demonios
(Borges y Guerrero, 2007).

Entre las muchas formas que toman las sirenas argentinas, contamos con una obra de
teatro de Conrado Nalé Roxlo titulada La cola de la sirena (1941) que retoma el mito de
Ulises en clave rioplatense. Hay algunas microficciones también, como “Silencio de las
sirenas” en Falsificaciones (1966), de Marco Denevi, donde se invierte con ironia la ecuacion
canto/silencio desde la perspectiva de las sirenas, que optan por callar, ofendidas porque los
viajeros de Ulises se han tapado los oidos. Este texto dialoga con otro del mismo género, el
214 en Microficcion reunida (2009), de Ana Maria Shua, en el que se cuenta que, en realidad,
las sirenas desafinan tanto que ese el motivo por el cual los hombres se tiran desesperados al
agua.

A su vez, las sirenas aparecen también en los cuentos fantasticos argentinos. Uno de
los primeros en su género es “El canto de la sirena” (1872), de Miguel Cané, en que la
quimera no aparece nunca, sino mas bien su significado como pulsion de deseo sublime que
conduce a la muerte. A su vez, en el cuento breve “Undine” (1987), de Abelardo Castillo, se
habla de una mujer que no sabe que es sirena, y a la que el narrador masculino —por miedo a
revelarle el secreto, y a modo de solucion— decide desdoblar con su imaginacion: una es la
que conserva la parte humana, la otra despliega su parte mas animal; y asi, ¢l puede disfrutar
de cada una en su estado mas pleno sin arruinar la magia del misterio.

Se las encuentra, ademas, en cuentos escritos por mujeres: “Y asi sucesivamente”
(1987), de Silvina Ocampo, y “Sirena de rio” (2022), otra vez de Ana Maria Shua, que
casualmente les dan el titulo a los libros que los contienen. En ambos, la figura de la sirena es
una excusa, o una oportunidad para narrar desde puntos de vista extrafiados la observacion de

la realidad. A su vez, el cuento “El hombre sirena”, que pertenece a Pdjaros en la boca y otros

74 Confabulaciones. Aiio 6, N° 11, enero-junio 2024



Pérez Gras // Dossier // Lo animal en lo humano... // pp. 64-82

cuentos (2009), de Samanta Schweblin, invierte la relacion de atraccion entre los géneros: en
este caso es la mujer la seducida por el hombre sirena, y en lugar de tirarse en sus brazos,
como ella desea, obedece los mandatos de hija y se sube al auto de su hermano para volver a
una rutina que parece ahogarla aun mas.

Sin embargo, hay un cuento argentino que nos interpela especialmente en este trabajo,
y es anterior. Nos referimos a “La sirena”, incluido en Misteriosa Buenos Aires (1950), de
Mujica Lainez, en el que por fin se la toma como protagonista. Lo mas importante para
nuestra lectura es que este relato esta situado en 1541, en el umbral entre dos mundos que es
la conquista; y la sirena, mitad mujer-mitad pez, como las que dijo haber visto Coldn, es la
que no lograra descifrar lo que llega desde Europa a América: ella fallard en la comprension y
la “traduccion” de lo que viene de aquel otro mundo. Por este motivo, se enamorara de un ser
mitad hombre y mitad pez, como ella, que no es ni mas ni menos que el mascardn de proa de
una embarcacidon europea. Su final si serd tragico, como no llega a ser del todo el de “La
sirenita” de Andersen, ni el del Ulises tampoco. Mujica Lainez ha logrado cifrar en este relato
la tragedia de los habitantes originarios de América que no supieron interpretar ni comprender
la verdadera naturaleza de quienes llegaban en los barcos. La ubicacion geografica del cuento
es la region mesopotamica argentino-paraguaya y la expedicion de la que se habla es la de
Pedro de Mendoza, que ya ha fracasado en su intento de fundar Buenos Aires, por eso sus
hombres se preparan para regresar a Asuncion.

En esta misma geografia se ubica La pez (2023), de Gabriela Larralde, una novela
entera centrada en la figura de un ser mitad mujer y mitad pez, que, sin embargo, no es
descripta como sirena porque, justamente, viene a discutir las categorias sobre las que ese
imagotipo se apoya. Uno de los hipotextos con los que trabaja Larralde es, justamente, E/
diario de a bordo de Coldn, pero troca al almirante por Osorio, que narra en primera persona
en vez de tercera, y viaja por las aguas del rio Parana en lugar de las caribefias. Ademas, la
autora realiza algunas operaciones intertextuales novedosas: parodia la forma en que se
describe lo que se descubre, sin ninguna idealizacion; y el almirante no disimula las libertades
que se toma en la redaccion del informe para la corona que lo patrocina y €l desea complacer,
ni hacia sus hombres, tripulantes, a quienes manipula hasta en la percepcion del tiempo con el
objeto de mantenerlos bajo control y predisponerlos positivamente para la espera abordo. El
contraste radica en que aqui se explicita aquello que en el diario de Colén se busca, sin éxito,
ocultar.

En la novela aparece enseguida el topico del canibalismo: “los nativos se comen unos

a otros” (Larralde, 2023, p. 11). Las tierras no son paradisiacas como las del caribe: “Arroyos,

Confabulaciones. Aiio 6, N° 11, enero-junio 2024 75



Pérez Gras // Dossier // Lo animal en lo humano... // pp. 64-82

riachos, pequefios brazos del Parana le dan forma a la tierra. Algunas no son formas de Dios,
el agua convierte el monte infiel en diablo, escondite de yacarés y de teyu guazu” (p. 11).

Y el motivo central de la navegacion de esos rios surge en las primeras paginas: la
blusqueda y la observacion “cientifica” de un grupo de mujeres con caracteristicas muy
particulares. “Desde ahi vamos de a poco, hasta que las vemos. Reposan al sol sobre las costas
verdes de las Islas de Apipé. Son mas de veinte. Acostadas de a pares, algunas encimadas de a
cuatro o cinco” (p. 12). Aqui el contraste més brutal con el diario de Colén estd dado porque
la fuente de inspiracioén de las imagenes quiméricas no son los animales que ¢l confunde con
mujeres, sino que se trata de mujeres guaranies, que el almirante Osorio confunde con
animales.

Parecen indias de piel marrdn rojiza pero tienen rasgos anfibios que las vuelven

monstruosas. Llevan escamas en espaldas y brazos. Y acéd la mayor extrafieza,

piernas esbeltas de mujer bien formada coronadas en su naciente por un sexo
femenino. Sin cola de pez. [...] Nos ven. Una de ellas lanza un pitido agudo.

La veintena se suelta al rio. Es un instante el que tardan en fundirse con el agua

marrdn del Parana (pp. 12-13).

La inversion del aspecto fisico de la sirena radica en que la mujer guarani-pez presenta
en su torso, la mitad superior, mas rasgos anfibios, y que conserva sus piernas y sus genitales
femeninos en la mitad inferior; pero también en la tez marrén, que la aleja del imagotipo de la
sirenita blanca. En definitiva, es una mujer-pez, pero en nada se parece a las sirenas de la
tradicion europea, tal como afirmo6 Colén en su diario de abordo, cuando en rigor hablaba de
animales. En esta novela, la mujer nativa animalizada y monstruosa se convierte en el
imagotipo que pone en juego las categorias de civilizacion y barbarie, de
dominante-dominado. Tal como le advierte el cientifico del grupo, el Dr. Tattet, al Almirante
Osorio: “Confia te dije, y ahora invéntate unos ojos nuevos” (p. 12); los ojos que traen desde
su tradicidon europea no les sirven para comprender lo que ven en “el nuevo mundo”.

En términos imagologicos, a partir de la integracion de algunos conceptos de Paul
Ricoeur, la imaginacion reproductiva —propia de las ideologias, que sostienen el status quo—,
es la que “reproduce” o retoma imagenes ya existentes en una determinada comunidad o
cultura; en cambio, la imaginacion productiva —propia de las utopias, que rompen con el
status quo—, es la que genera o crea imagenes nuevas para esa misma comunidad o cultura
(Pérez Gras, 2016, p. 18). En el mismo sentido, en esta obra de Larralde, el abandono del

imagotipo tradicional, es decir, reproductivo, de la sirena, y su reemplazo por el imagotipo

76 Confabulaciones. Aiio 6, N° 11, enero-junio 2024



Pérez Gras // Dossier // Lo animal en lo humano... // pp. 64-82

productivo de “la pez” implican una pulsion utdpica, un deseo de cambio de estructuras, que
va a explicar el final de la novela, puesto que la utopia es entendida como una funciéon de la
subversion social (Moura, 1992, p. 280).

La escalada en el conflicto que plantea la novela se produce cuando una mujer-pez
joven se aparta del “cardumen” y es capturada por los espafioles. En seguida se abre el debate,
surgen las distintas opiniones: si es pez, servira para comida; si es monstruo deberd ser
estudiada. “Es mas problema que comida. Esta es para ciencia no para buche. Aca ciencia no
que aca hay que seguir viviendo” (p. 14). El debate se termina con la voz de mando de
Osorio: “Viene la pez pero es mia” (p. 14). Y en el posesivo se cifran la opresion, la
subalternidad y la falta de libertad: “En silencio la golpean hasta que se sabe cautiva y
podemos seguir” (p. 14). La apariciéon del imagotipo de la cautiva en este momento de la
novela vuelve a reconfigurar el constructo de la mujer-pez, que, ademas de deconstruir el
imagotipo de la sirena, por ser una nativa marron rojizo y tener piernas y el sexo a la vista,
ahora es definida como cautiva aborigen, en claro contraste con la mitica cautiva blanca de la
tradicion literaria y pictorica que se inicid en las cronicas de indias y permanecid vigente
hasta nuestros dias, como podemos ver, la literatura canonica del siglo XIX también sostenia
el imagotipo del indio-animal.

En el estudio de relatos de cautiverio, encontramos diferentes grados de
ficcionalizacion y de base historica real. Sin embargo, en todos los casos sin excepcion, la
narraciéon nos muestra un mapa del territorio argentino que es geografico, pero también
ideologico. El caso més representativo de la cautiva blanca de nuestra region es el de Lucia
Miranda, un mito de origen protonacional que se remonta a 1612, afio en que aparecio por
primera vez en La Argentina manuscrita de Ruy Diaz de Guzman. Aqui, el dato del cautiverio
se da como historico y se contextualiza en la expedicion de Sebastian Caboto y la fundacion
del Fuerte Sancti Spiritus, en 1527. Esto provocé que el episodio se tomara como verdadero
por muchisimos afios, incluso en el siglo XIX", y que se elaboraran muchas versiones del

mismo relato.

""El caso de la novela Lucia Miranda (1860), de Eduarda Mansilla, es paradigmatico porque presenta a dos
indios hermanos, Siripo y Marangoré, que son gemelos y aparecen como personajes antagonicos. Siripo
representa al mal salvaje —aunque, por cierto, no animalizado puesto que es sumamente inteligente y locuaz—y
Marangor¢, al indio bueno, inclinado hacia la paz y la convivencia. El indio bueno es vencido por el malo en la
tradicion del mito y asi lo conserva Eduarda en su novela. El triunfo de Siripo conduce al fracaso de la
expedicion de Caboto y a la muerte tragica de la protagonista y de su joven esposo. En todas las versiones de la
tradicion del mito sobre Lucia Miranda, el intento de sometimiento de la mujer blanca, cristiana y virtuosa, y su
muerte son los motivos que “legitiman” la Conquista como represalia, aunque la version de Mansilla tenga otros
matices como la propuesta del mestizaje en tanto proyecto para la construccion de la nacidén argentina (Lojo,
2007).

Confabulaciones. Aiio 6, N° 11, enero-junio 2024 77



Pérez Gras // Dossier // Lo animal en lo humano... // pp. 64-82

No obstante, las cautivas blancas no eran frecuentes en la época en que Ruy Diaz de
Guzman escribio su obra. Durante la conquista, los adelantados y sus hombres no solian viajar
acompanados de mujeres; por este motivo, en cambio, las primeras cautivas fueron indias. Las
verdaderas cautivas eran las mujeres indias, sobre todo las guaranies, quienes eran sometidas
por los blancos a una especie de doble servidumbre: la del trabajo (agricola o doméstico) y la
sexual (Iglesia y Schvartzman, 1987).

Una obra anterior a la de Ruy Diaz que refleja esta realidad historica es el extenso
poema de Martin del Barco Centenera, Argentina y conquista del Rio de la Plata (1.* ed.
Lisboa, 1602), en cuyo Canto XII, se narra el episodio sobre Lyropeya: mientras la expedicion
de Juan de Garay combate a los guaranies, algunos espafoles, entre los que se encuentra el
mestizo Caravallo, se adentran en las islas del Parana para capturar a los indios. Alli Caravallo
encuentra a los enamorados Yanduballo y Lyropeya. El mestizo se prenda de la india y mata a
su enamorado a traicion para llevarsela como esclava. Pero Lyropeya solo podra seguir fiel a
su amado Yanduballo vy, tras distraer al captor, se suicida con su espada. El paralalelismo de
esta narracion con el mito de Lucia Miranda es notable y nos hace pensar en que Ruy Diaz la
podria haber conocido y haberse inspirado en ella.

Las versiones posteriores del mito sobre Lucia Miranda, en su mayoria, tomaron los
hechos por veridicos y perpetuaron la ideologia del relato original'?>. Es llamativo que Ruy
Diaz, a pesar de ser mestizo €] mismo —o quiza por este motivo— promoviera con su relato el
rechazo al mestizaje y las ventajas religiosas y morales de la pureza de sangre. Se trata de una
negacion de nuestras verdaderas raices, una voluntaria limpieza de los origenes de un pueblo
que crecera escindido y enfrentado por la dicotomia “civilizacion y barbarie™".

La inversion del referente historico real que realiza Ruy Diaz responde, sin lugar a
dudas, a la necesidad de justificar los abusos cometidos durante la Conquista, poniendo el
acento en que la mujer blanca, simbolo de la belleza, la bondad y la virtud cristiana y
espafiola, habia sido ultrajada por los indios en toda su barbarie, malicia e inmoralidad. En
respuesta a este agravio, el espafiol se adjudico el derecho de usurparle al indio su tierra, su
alimento y sus mujeres. En consecuencia, a medida que aumentaba la cantidad de

asentamientos espafioles y que el indio estaba acorralado, surgid la guerra del malon, en la

2 Las reescrituras de los padres jesuitas: Charlevoix, Histoire du Paraguay (1756); Guevara, Historia del
Paraguay (1836); Lozano, Historia de la Conquista del Paraguay, Rio de la Plata y Tucuman (1873-1874), y
Del Techo, Historia de la Provincia del Paraguay de la Compariia de Jesus (1673, en latin), repiten la
concepcion del indio como violador del orden cristiano y niegan o repudian la realidad del mestizaje.

'® Tendremos que esperar hasta 1860, afio en que apareceran simultaneamente dos versiones del mito de pluma
femenina: las novelas homénimas de Eduarda Mansilla y Rosa Guerra, para que la mirada sobre el origen
mestizo de nuestro pueblo empiece a ser trabajado como una realidad y no como una mancha de origen.

78 Confabulaciones. Aiio 6, N° 11, enero-junio 2024



Pérez Gras // Dossier // Lo animal en lo humano... // pp. 64-82

que ya si las cautivas blancas se volvieron una realidad histdrica y el cautiverio, el modus
operandi que los indios encontraron para negociar con el gobierno blanco y sobrevivir ante la
escasez de alimento, mujeres y territorio.

El hecho de que “la pez”, de tez marrén rojiza y con piernas, que protagoniza la
novela de Gabriela Larralde sea también una cautiva aborigen le agrega otra capa de
significacion a este nuevo constructo imagologico en el mismo sentido de la imaginacion
productiva, de tendencia utopica y, por lo tanto, subversiva, a contrapelo de toda la tradicion
europeizante y hegemonica. A este constructo, ya complejo, se sumaran luego dos capas mas,
a medida que la “monstruosidad” del cruce mujer-pez se exhiba: la de bestia anémala de feria
o circo y la de objeto de experimento cientifico. “Capturada la pez, subida al barco, es
exhibida para todos” (Larralde, 2023, p. 15).

Hay algo que el Almirante sabe, que le provoca mayor expectativa ante la posibilidad
de trasladar a la pez a Europa, —en un movimiento similar al que realizaron Jemmy Button,
York Minster y Fuegia Basquet transportados por Fitz Roy a Londres'*— y que hace aumentar
el potencial experimental tras el rapto: “La heredera al trono Isabel es conocida por su aficion
a los manaties y a toda criatura sirénida encontrada en las tierras nuevas. Podriamos estar
frente a un gran descubrimiento, el que nos devuelva a casa” (p. 16). Los deseos de Osorio
son del orden de lo material y practico. En cambio, para el Dr. Tatter, que llama a la pez “ma
béte” (mi bestia) en secreto y se excita ante la extrafieza del nuevo espécimen; las
aspiraciones son mas ambiciosas en el nombre de la ciencia, y los intereses de la corona pasan
a un plano secundario. Sobre todo, cuando descubren que la pez estd “prenada”, y la
posibilidad de experimentar con las crias multiplica sus expectativas.

La animalizacién de la mujer guarani llega hasta el punto de que ponen en duda su
capacidad de raciocinio, lo que genera también un debate que tiene varios puntos de vista
entre los tripulantes:

El que le sigue la conversa es Espinoza. No sabemos si entiende. Es mejor no

caer en humillaciones, animal toda no es, afirma. Tal vez sea mutacion de india

no mas, dice otro. El Dr. Tattet asiente y niega: Cuidado con humanizarla. Las

pierdo el hilo hasta el final. Acuerdan que tengo razén. Creen que la forma mas

adecuada de nombrarla es la pez (p. 23).

Imponer un nombre es también una forma de dominacion, incluso de mascotizacion.

“La pez” es reducida a una tina-celda y debe ser asistida para sobrevivir fuera del rio, por no

'4 Esta historia fue narrada en la novela La tierra del fuego (1998), de Sylvia Iparraguirre.

Confabulaciones. Aiio 6, N° 11, enero-junio 2024 79



Pérez Gras // Dossier // Lo animal en lo humano... // pp. 64-82

poder valerse por si misma en su hébitat natural. El embarazo acentla sus rasgos monstruosos
y erdticos al mismo tiempo: por ejemplo, le crecen nuevas hileras de dientes a la vez que los
pechos. Después de que la mujer-pez asesina a su cuidador, el almirante decide “conseguir”
un indio para que se ocupe de esas tareas y haga, también, de lenguaraz.

El canto agudo de la mujer-pez y su aspecto enfermizo impulsa al almirante a subirla a
cubierta para que pueda tomar sol, amparado en la proteccidon que parece garantizar Arami, el
indio que “consiguio”.

Visito la pez cuando se solea en cubierta. Dejo de perder pelo y su piel ya no se

desprende salvo que se le amarre en seco. A su lado Arami y el Dr. Tattet

controlan que nadie la moleste. Apenas me acerco las escamas de la pez se
erizan. Es algo lindo de ver. El Dr. Tattet me pide distancia. Arami la toma del

pelo firme contra el piso. Tranquila sirenita, le digo (p. 70).

La alusion a la “sirenita” en el tono irénico del fragmento contrasta con el tratamiento
de abyeccion que se le da a la “mutante” (p. 17) durante todo el viaje.

El pasaje del “nuevo mundo” a Europa se realiza a través del cambio de capitulos y
del registro metatextual de los “diarios” personales de quienes sostienen las voces “oficiales”
—y las tnicas que quedan asentadas— de la historia: de los “Apuntes del viaje del Almirante
Osorio”, pasamos al “Diario de Isabel, heredera al trono de Castilla”. Este tultimo nos informa,
desde la primera persona de la infanta hastiada, obesa y estéril, acerca de la espera por la
llegada de la mujer-pez y de su genuino deseo de conocerla. Pero, una vez que ingresan a
Ville des Trappes —que, sugestivamente, se puede traducir como “villa de caza”— debera
aguadar aun mas hasta que logren instalarla en su nuevo hogar: un estanque con compuertas
que impiden su fuga y crean una especie de observatorio zoologico.

La mediacién de la comitiva de hombres, sobre todo del Dr. Tattet, obsesionado con el
éxito del parto para poder continuar con el experimento en las crias, empieza a exasperar a
Isabel, que se sabe subestimada por el grupo masculino en todo sentido. Por otra parte, la
conexion que se produce entre la mujer-pez y su anfitriona resulta sobrenatural, especialmente
cuando se comunican a través del canto. La idea de concebir, que para Isabel esta vedada, a
través de ese ser magico abre un portal por medio del cual ambas mujeres estableceran un
vinculo interespecie, superador de jerarquias politicas, genéricas y raciales. Esta epifania
motiva la idea final de Isabel de asistir al parto con el plan secreto y subversivo de liberarla,

junto a sus crias, a pesar del riesgo de perder su propia vida en el intento. El encierro de ese

80 Confabulaciones. Aiio 6, N° 11, enero-junio 2024



Pérez Gras // Dossier // Lo animal en lo humano... // pp. 64-82

ser unico no deja dormir a la futura reina, que sabe que, ante el empecinamiento de ese grupo
de hombres y su “ciencia”, ni su rango podra cambiar el curso de los acontecimientos.

Una de las construcciones modernas occidentales mas deconstruidas a lo largo de la
obra de Haraway es la de naturaleza: a la medida del hombre, para el museo o el zoologico,
intervenida por el mercado, convertida en espectaculo, en producto de consumo, en artificio.
Y, por este motivo, plantea la necesidad de su reinvencion a partir del conocimiento situado de
las minorias como, por ejemplo, las étnicas o de género, que se recortan en formas de
pensamiento parciales divergentes del cientificismo patriarcal y blanco. El accionar de Isabel
al final de la novela, como un Deux ex machina, parece ser la respuesta a este planteo de
Haraway (1995): liberar a la mujer nativa de su lugar de bicho de museo o zooldgico, o de
monstruo circense, para que pueda volver a su origen y asi encontrar su propia tradicion
imagolodgica, en la que el contacto con el mundo animal sea un don, una capacidad, un

lenguaje interespecie, una conexion que permita que ecosistema sea lo mismo que comunidad.

Bibliografia

Borges, J. L. y Guerrero, M. (2007). El libro de los seres imaginarios. Alianza.

Cirlot, J. E. (1997). El diccionario de simbolos. Siruela.

Cabezon Camara, G. (2023). Las nifias del naranjel. Random House.

Colon, C. (1971). Diario de a bordo. J. Arce y J. Gil Esteve (eds.). Alpignano.

Diaz De Guzman, R. (1974). La Argentina. Prologo y Notas de Enrique de Gandia. Huemul.

Espinosa Minoso, Y. (16 dic. 2020). “Interseccionalidad y feminismo descolonial. Volviendo
sobre el tema”. Pikara Magazine.

Fondebrider, J. (2003). Versiones de la Patagonia. 1520-1900. Emecé.

Haraway, Donna J. (1995). Ciencia, cyborgs y mujeres. La reinvencion de la naturaleza.
Catedra.

Haraway, Donna J. (2019). Seguir con el problema: Generar parentesco en el Chthuluceno.
Consonni.

Herrera, A. de. 1601. Historia General de las Indias Occidentales. Década 1°, libro 7°,
capitulo 9. Imprenta Real de Madrid.

Iglesia, C. y Schvartzman, J. (1987). Cautivas y misioneros. Mitos blancos de la conquista.
Catélogos.

Larralde, G. (2023). La pez. Emecé.

Lida de Malkiel, M. R. (1976). “Para la toponimia argentina: Patagonia”. E/ cuento popular y

otros ensayos. Losada, 93-97.

Confabulaciones. Aiio 6, N° 11, enero-junio 2024 81



Pérez Gras // Dossier // Lo animal en lo humano... // pp. 64-82

Lojo, M. R. (ed.) (2007). Lucia Miranda (1860) de Eduarda Mansilla.
Iberoamericana-Vervuert.

Lucia Megias, J. M. (comp.). (2001). Antologia de libros de caballerias castellanos. Centro
de Estudios Cervantinos. En linea:
https://www.cervantesvirtual.com/obra/antologia-de-libros-de-caballerias-castellanos/

Mignolo, W. (2007). “El pensamiento decolonial: desprendimiento y apertura. Un
manifiesto”. Santiago Castro-Gomez y Ramoén Grosfoguel (comps.). El giro
decolonial: reflexiones para una diversidad epistémica mas alla del capitalismo
global. Siglo del Hombre Editores, 25-46.

—. (2009). “Desobediencia Epistémica (II) Pensamiento Independiente y Libertad
De-Colonial”. Revista Otros Logos. Revista de Estudios Criticos. Centro de Estudios y
Actualizacion en Pensamiento Politico, Decolonialidad e Interculturalidad. 1.

Mignolo, W. (comp.). (2021). Género y decolonialidad. Del signo.

Moura, J. M. (1992). L’image du tiers monde dans le roman fran¢ais contemporain. Presses
Univeristaires de France.

Operé¢, F. (2001). Historias de la frontera: el cautiverio en la América hispanica. Fondo de
Cultura Econdémica de Argentina.

Ortega y Medina, J. A. (1987). Imagologia del bueno y del mal salvaje. Universidad Nacional
Auténoma de México.

Pérez Gras, M. L. (2016). “Imagologia: La evolucion de la disciplina y sus posibles aportes a
los estudios literarios actuales”. Enfoques, Volumen XXVIII, N. ° 1, 9-38.

Pigafetta, A. (2004). Primer viaje alrededor del mundo. El Elefante Blanco.

82 Confabulaciones. Aiio 6, N° 11, enero-junio 2024



