
 

Confabulaciones. Revista de Literaturas de la Argentina  
Año 6, N° 11, enero-junio 2024. ISSN 2545-8736 

 
 
//Dossier// Raquel Guzmán y Luciana Mellado (coords.) 
De lo animal en la literatura 
 

 
¿Quién habla por el lugar? Kuntur: 

defensa del territorio ante la colonialidad 

Milagros Judith Herrera1 
 

Recepción: 25 de abril de 2024 // Aprobación: 15 de junio de 2024  
 

Resumen  
¿Quién habla por el lugar? ¿Quién lo defiende? se pregunta Arturo Escobar. Creemos que 
Kuntur con su vuelo omnisciente asume ese rol en Eulalia Ares y la rebelión de las polleras 
(2019) de la escritora catamarqueña Celia Sarquís. En este artículo nos proponemos analizar 
esta voz narradora que cuenta los hechos desde la fundación de Catamarca hasta el fin de la 
vida de Eulalia Ares. En la novela, el cóndor —animal sagrado en la concepción andina— 
guarda en su memoria sin tiempo los recuerdos ancestrales y, así, revela el exterminio de los 
suyos y la depredación del territorio causada por los conquistadores españoles. Nuestra 
hipótesis sostiene que Kuntur asume la voz en algunos momentos del discurso para denunciar 
la colonialidad que comienza en Catamarca con la llegada de los españoles y, de esta manera, 
representa la defensa del lugar. 
Palabras clave 
colonialidad del poder - dominación - cóndor - lugar - depredación 

Abstract 
“Who speaks for the place? Who defends it?”, Arturo Escobar wonders. We believe that 
Kuntur, with his omniscient flight, assumes this role in Eulalia Ares y la rebelión de las 
polleras (2019), the novel by the local Catamarca writer Celia Sarquís. In this article, our 
objective is to analyze the voice narrating the facts from the foundation of Catamarca until the 
end of Eulalia Ares’s life. In the novel, the vulture –sacred animal in the Andean conception– 
keeps in his timeless recollection the ancestral memories, and like that, he reveals the 
extermination of his species and the depredation of the territory, caused by the Spanish 
conquerors. Our hypothesis holds that Kuntur assumes the voice in some moments of the 
discourse so as to denounce the coloniality that is starting in Catamarca with the arrival of the 
Spaniards, and, in this way, he represents the defense of the place. 
Keywords 
coloniality of power - domination - vulture - place - depredation 
 

1 Profesora en Letras por la Universidad Nacional de Catamarca (UNCA). Especialista en Ciencias Sociales con 
mención en Lectura, Escritura y Educación (FLACSO). Profesora Adjunta a cargo de Introducción a la 
Literatura, Teoría y Crítica Literaria II y Literatura Hispanoamericana II en el Profesorado y la Licenciatura en 
Letras de la Facultad de Humanidades de la UNCA. E-mail: mjherrera@huma.unca.edu.ar 

18 



Herrera // Dossier // ¿Quién habla por el lugar? Kuntur… // pp. 18-32 
 

Introducción 
La llegada de los conquistadores a nuestro continente marcó el inicio de una etapa que aún no 

tiene fin. Si bien el régimen colonial concluyó en la mayoría de los países latinoamericanos 

durante el siglo XIX, esta forma de gobierno implantó un sistema de dominación mucho más 

duradero y perjudicial: la colonialidad. Aníbal Quijano (1992) y Patricio Guerrero Arias 

(2010) sostienen que la colonialidad es un proceso de dominación que comenzó con la 

conquista y aún hoy sigue vigente, puesto que opera mediante el capitalismo y el 

imperialismo. La colonialidad establece una relación de dominación que escapa de lo político, 

lo económico y lo administrativo. Esto quiere decir que desde 1492, la cultura occidental 

redujo y subestimó el imaginario y la subjetividad de los pueblos sometidos en nuestro 

continente, lo cual generó relaciones de explotación, dominación y conflicto. A partir de esto, 

Quijano postuló la categoría de colonialidad del poder que dio lugar a otros tipos de 

colonialidad; puesto que esta se reprodujo en los distintos ámbitos de la vida y de la existencia 

social. Ahora bien, la dominación no sólo se impuso a pueblos, personas, saberes, 

imaginarios, subjetividades sino también a la naturaleza; pues la colonialidad legitimó el 

antropocentrismo que permitió la depredación de los bienes naturales para responder al 

sistema moderno capitalista.  

En la novela Eulalia Ares y la rebelión de las polleras2 de la escritora Celia Sarquís, 

publicada en Catamarca en el año 2019, la voz narradora de Kuntur denuncia la colonialidad y 

los mecanismos impuestos desde esta matriz de poder en los territorios catamarqueños. El 

poder del conquistador, el poder central rosista y el poder masculino son centrales en la 

novela. El primero se expresa a través de Apu Kuntur, ave sagrada para los pueblos andinos, 

que rescata la sabiduría ancestral y representa la defensa de sus ancestros y de su territorio. En 

el presente artículo, nos dedicaremos a analizar la voz de Kuntur para intentar demostrar que, 

desde la omnisciencia a lo largo de todo el recorrido ficticio, se asume como la voz del lugar y 

lo defiende. Así, expresa la denuncia ante la colonialidad. 

En la cosmovisión de las comunidades andinas, el cóndor es un animal sagrado, 

venerado como mensajero de los dioses y habita el Hanan Pacha —mundo de arriba—. Tiene 

la facultad de unir ese mundo con el Kay Pacha —mundo terrenal— y elevar las plegarias a 

2 En nuestro artículo “Fronteras simbólicas y representaciones sociales en Eulalia Ares y la rebelión de las 
polleras” (Herrera, 2022) describimos algunos rasgos de esta novela histórica. En esa oportunidad, nuestro 
análisis giró alrededor de las categorías de frontera y representaciones sociales. Allí nos dedicamos al personaje 
de Eulalia Ares y a la revuelta de mujeres organizada por ella en 1862. También, expusimos la estructura de la 
novela, hicimos referencia a la trayectoria de Celia Sarquís en el ámbito literario y cultural de la provincia y 
referimos algunas cuestiones históricas relacionadas con la ficción narrada. El carácter complejo de la novela 
habilita muchas lecturas, ya recorrimos algunas en el mencionado artículo. En esta oportunidad, nos dedicaremos 
al análisis de la voz de Kuntur. 

Confabulaciones. Año 6, N° 11, enero-junio 2024                                                                              19 



Herrera // Dossier // ¿Quién habla por el lugar? Kuntur… // pp. 18-32 
 

los dioses (Ibarra, Barreau, Massardo & Rozzi, 2012). Según Sandra Gordillo (2002), el 

cóndor es una construcción presente que simboliza la identidad cultural de América. Su 

imagen aparece en las culturas indígenas preincaicas y perdura hasta la actualidad. Por otra 

parte, en las leyendas y cuentos tradicionales, este personaje enseña a cuidar, a proteger y a 

honrar la tierra, el agua, las plantas. En este sentido, la voz de Apu Kuntur en Eulalia Ares y 

la rebelión de las polleras retoma ese rol; pues nuestro narrador planea sobre la novela desde 

lo alto, observa los hechos, los cuenta y toma una postura para enunciar la defensa del 

territorio. 

La presencia de Kuntur, nombrado a partir de la voz quechua, y la representación de la 

filosofía andina junto a otros elementos narrativos dan cuenta de la superposición de 

diferentes universos socioculturales en la novela de Celia Sarquís, esto la configura como un 

texto heterogéneo desde el planteo del crítico literario Antonio Cornejo Polar (2003). Según 

este crítico, las literaturas heterogéneas visibilizan las tensiones porque están atravesadas por 

la condición colonial. Si bien la voz de Kuntur puede analizarse desde esa perspectiva, en esta 

oportunidad sólo mencionamos esta posibilidad, ya que debido a nuestros objetivos nos 

remitimos al análisis de la colonialidad.  

Después de esta breve presentación, a continuación abordaremos algunos conceptos 

aportados por el pensamiento crítico latinoamericano. Paralelamente, a medida que 

avancemos en el desarrollo, demostraremos nuestra hipótesis con respecto a la voz narradora 

de Kuntur en la novela Eulalia Ares y la rebelión de las polleras.  

La colonialidad y la defensa del lugar desde la voz de Kuntur 
Según Quijano (1992), la colonialidad es una matriz de poder que a partir de la idea de raza 

instaló un sistema de clasificación que posibilitó el surgimiento de relaciones asimétricas de 

poder. La descalificación de personas y sociedades por los rasgos fenotípicos naturalizó las 

relaciones de dominación y explotación que se establecieron entre conquistador/conquistado. 

Luego de estas devinieron otras formas de relación que impusieron jerarquías y se fueron 

multiplicando en distintas dimensiones de la existencia y de la vida social. Así, Occidente se 

proclamó como el centro de poder y de saber, es decir se invistió de superioridad; a la vez, 

configuró a América como inferior, incivilizada, ignorante, salvaje. De esta manera, Europa 

destruyó el mundo social, cultural, político, económico, histórico y subjetivo de nuestro 

continente y redujo múltiples civilizaciones a una identidad: indios3. La diferenciación de 

3 El sociólogo aclara que este mecanismo también se realizó con los pueblos traídos como esclavos desde África. 
Ellos fueron arrancados de sus territorios para ser explotados en América y pasaron a conformar solo un grupo 
inferior denominado: negros.  

20                                                                                       Confabulaciones. Año 6, N° 11, enero-junio 2024 



Herrera // Dossier // ¿Quién habla por el lugar? Kuntur… // pp. 18-32 
 

seres, conocimientos, modos y prácticas de vida habilitó a la razón eurocéntrica como la única 

fuente de pensamiento, razonamiento y producción de conocimiento; mientras que 

desvalorizó la historia, el lenguaje, los saberes, los descubrimientos, las maneras de sentir, de 

hacer, de ser; en definitiva, la identidad de los pueblos latinoamericanos, considerándolos 

primitivos, irracionales, salvajes (Quijano, 2011). En la novela de Celia Sarquís, Kuntur da 

cuenta de la colonialidad: “Mis ancestros eran los dueños de esas aguas. Mejor dicho, eran los 

dueños de todas las tierras. Largas luchas y engaños, largas derrotas. Agotados, hoy los míos 

pueblan desperdigados los campos que ellos desdeñan” (Sarquís, 2019, p. 10). La violencia 

colonial es sentida por Kuntur. En el ritmo pausado y reiterativo de su voz, percibimos el 

sufrimiento por su pueblo desterrado de su propio territorio. Los engaños, las batallas, los 

fracasos, la apropiación de las tierras ponen en evidencia las relaciones de dominación 

impuestas por la colonialidad. 

Además, el cóndor manifiesta las diferencias entre los dos mundos —el indígena y el 

occidental— y su concepción de poder. Cuando narra cómo Mendoza Mate de Luna4 fundó la 

ciudad y repartió las nuevas tierras, expresa: 

Y como si el poder de los dioses estuviera en su boca, […] confirió el poder a sus 

terratenientes a través de la palabra. Pero el poder sólo habita en la boca de los 

dioses. Ellos sí crearon el mundo a través de la palabra. Éstos, los españoles, sólo 

lo disputan (Sarquís, 2019, p. 11, 12). 

Es evidente el posicionamiento de Kuntur. Con desdén, advierte la dominación de los 

españoles, la soberbia de creerse los dueños de lo que no les corresponde, la imposición de un 

nuevo orden. En la cita advertimos que, por un lado, Kuntur narra desde la herida colonial y 

denuncia la arrogancia de los conquistadores al otorgarse el derecho de repartir las tierras y, 

por otro, manifiesta las diferencias entre los dos mundos. Mientras los indígenas respetan a 

los dioses que se encargaron de la creación del mundo, los españoles se lo disputan y —como 

expresa más adelante— esas luchas lo destruyen. Esta antítesis entre dos maneras de 

posicionarse en el mundo5 demuestra, también, la concepción de poder. Unos usan el poder 

para crear; los otros para arrasar. O lo que es igual, para la vida y para la muerte. 

5 El filósofo argentino Rodolfo Kusch denominó el ser y el estar a estas dos maneras de situarse en el mundo. El 
ser se relaciona con la racionalidad, el control de la naturaleza y su transformación. El estar gira en torno a la 
memoria, a la contemplación, al diálogo con la naturaleza. La primera corresponde a la acción occidental y la 
segunda se identifica con la experiencia indígena.  

4 La historia considera a Fernando de Mendoza y Mate de Luna, militar español, como el fundador de San 
Fernando del Valle de Catamarca, capital de la provincia. 

Confabulaciones. Año 6, N° 11, enero-junio 2024                                                                              21 



Herrera // Dossier // ¿Quién habla por el lugar? Kuntur… // pp. 18-32 
 

Como decíamos antes, la colonialidad reprimió todas las manifestaciones de nuestro 

mundo. De esta manera, impuso un nuevo paradigma: el eurocentrismo. El sociólogo peruano 

lo define como “una específica racionalidad o perspectiva de conocimiento que se hace 

mundialmente hegemónica colonizando y sobreponiéndose a todas las demás, previas o 

diferentes, y a sus respectivos saberes concretos, tanto en Europa como en el resto del mundo” 

(Quijano, 2011, p. 237). Desde estos parámetros, Occidente operó controlando la subjetividad, 

la cultura, la producción de conocimientos y se atribuyó el lugar de la única perspectiva 

válida. La imposición de esta cosmovisión provocó la invisibilidad y el menosprecio de 

conocimientos, prácticas, modos de ser, de sentir y de relacionarse con el mundo. Los críticos 

decoloniales denominaron colonialidad del saber a este modo de dominación. Al respecto, 

Edgardo Lander (2011) sostiene que así se enfrentaron pueblos, sociedades, seres, haceres, 

pensamientos. Los europeos se consideraron modernos, avanzados, universales; mientras los 

demás fueron —y siguen siendo— primitivos, tradicionales, regionales. “Con el inicio del 

colonialismo en América comienza no solo la organización colonial del mundo sino 

—simultáneamente— la constitución colonial de los saberes, de los lenguajes, de la memoria 

y del imaginario” (p. 20). 

En la novela, la voz del cóndor andino es consciente de esta represión y ocultamiento: 

“Una desazón me ataca cuando pienso qué equivocados estuvieron los míos al creer que ellos 

podían ser mejores” (Sarquís, 2019, p. 100). El engaño de la superioridad occidental impuesta 

desde la conquista no pasa desapercibido para este narrador. Sus palabras evidencian la 

colonialidad del saber y dan cuenta del despojo de la identidad sufrido por los suyos al ser 

ubicados en la escala de inferioridad. En la cita de Sarquís, también, advertimos la enorme 

distancia entre un nosotros —Kuntur y los suyos— y ellos. De esta oposición que presenta la 

novela se desprenden las dualidades propias de la colonialidad. Nosotros: inferiores, 

conquistados, primitivos, despojados, aniquilados; y ellos: superiores, conquistadores, 

modernos, enriquecidos, engrandecidos. 

Sin duda, desde la perspectiva eurocéntrica, todos los pueblos conquistados por 

Europa eran naturalmente inferiores, como también su cultura, su lengua, su religión, sus 

avances tecnológicos, sus descubrimientos. Esto justificaba su dominación y su misión 

civilizadora6. Patricio Guerrero Arias (2010), lo explica en detalle: 

6 Mignolo explica que, en el orden colonial, durante el siglo XV los europeos se asignaron la misión civilizadora 
para “salvar” a los pueblos conquistados y en el siglo XX esta fue reemplazada por la misión económica 
encarnada por EEUU. La nueva misión consistió en “ayudar” a desarrollarse a los países subdesarrollados. Este 
es el funcionamiento de la matriz colonial del poder y el discurso de la modernidad (Palermo, 2016). 

22                                                                                       Confabulaciones. Año 6, N° 11, enero-junio 2024 



Herrera // Dossier // ¿Quién habla por el lugar? Kuntur… // pp. 18-32 
 

una matriz colonial-imperial de poder que opera para el control absoluto de la 

vida, de lo político, de lo económico, de la naturaleza, de la espiritualidad, de la 

cultura; pero sobre todo, para el control de los saberes, de las subjetividades, de 

los imaginarios y los cuerpos, así como de las afectividades. (p. 102) 

La centralidad de Europa convirtió en periferia al resto del mundo e inauguró un orden 

hegemónico, universal, monocultural que invisibilizó la diversidad y la diferencia, “la 

existencia de otras formas de mirar el mundo y de tejer la vida” (p. 105). En el orden 

espiritual, aunque Kuntur no reniega de la fe implantada, revela la evangelización cuando 

describe cómo fue conformándose la ciudad con la plaza, las instituciones y los caseríos: “De 

a poco, van apareciendo algunas construcciones de mayor porte, como la iglesia donde 

entronan a esa virgen morena que los míos quieren hasta las lágrimas. Y el convento, donde 

sus críos acuden cada mañana, entre mocosos y malhumorientos” (Sarquís, 2019, p. 13). No 

es inocente la alusión a las dimensiones de la iglesia, pues esta es una institución que —desde 

la colonia— sustentó las estructuras de dominación. Además, la concepción cristiana se 

impuso como verdadera y única y a la vez subestimó y eliminó otras espiritualidades. Al 

respecto de la religión, Mignolo (2007) vincula la toma de posesión de tierras con la Iglesia 

Cristiana. Justamente, en el fragmento citado, Kuntur narra el avance de las instituciones 

españolas y la ocupación del territorio, en este caso por la iglesia y el convento. Por otra parte, 

la mención de la “virgen morena” es una clara alusión a la Morena del Valle, patrona de 

Catamarca, que según la historia fue siempre protegida y venerada por los pueblos indígenas. 

Si bien el narrador no rechaza su presencia ni la fe que promueve, el uso del pronombre 

demostrativo en “esa virgen morena” —y, antes, en “eso que llaman plaza” (Sarquís, 2019, p. 

13)— marca la distancia entre él y ellos: los conquistadores, la colonia, su espiritualidad, sus 

instituciones, su sistema de organización. La mirada distante del cóndor demuestra que la 

evangelización fue uno de los mecanismos instalados por la colonialidad del saber para 

reprimir los modos ancestrales de sentir. Esto refuerza la oposición que marcamos antes 

cuando expresamos que Kuntur opone sus dioses creadores del mundo a los hombres 

españoles destructores del mundo. 

Por otro lado, los críticos decoloniales sostienen que estas diferencias y jerarquías, 

además de estar articuladas por la idea de raza, respondieron al orden moderno y capitalista. 

El control de la producción de minerales y vegetales preciosos en América Latina por parte de 

los conquistadores permitió que estos se posicionaran en el mercado mundial. Así, en el siglo 

XVIII, a costa de la explotación y del trabajo gratuito de esclavos y de siervos, alcanzaron 

Confabulaciones. Año 6, N° 11, enero-junio 2024                                                                              23 



Herrera // Dossier // ¿Quién habla por el lugar? Kuntur… // pp. 18-32 
 

avances tecnológicos y dieron inicio a la modernidad como marca identitaria de Europa 

Occidental. Este proceso histórico fue de la mano del paradigma eurocentrado de 

racionalidad: Europa se convirtió en modelo de progreso y de civilización. Según Adolfo 

Albán Achinte (2005), este es un proyecto seductor y deslumbrante basado en la expansión, la 

violencia y el sometimiento que provoca grandes desigualdades: riquezas ilimitadas para unos 

pocos y pobreza extrema para muchos.  

Ahora bien, como sostiene Fernando Coronil “La explotación social es inseparable de 

la explotación natural” (Lander, 2011, p. 109). Desde la perspectiva moderno-colonial, la 

corporalidad y el mundo natural se ubican en el mismo nivel. El cuerpo como la naturaleza 

son las realidades materiales que deben ser sometidas. Por esto, la colonialidad legitimó la 

visión antropocéntrica; “convirtió al ser humano en depredador de su propio entorno, 

asumiéndose como el amo y señor del mundo” (Albán Achinte & Rosero, 2016, p. 38). Es 

decir, provocó el dominio del hombre sobre la naturaleza; el uso de la ciencia y la tecnología 

sobre el cuidado de la vida7. En este sentido, Quijano (2009) expresa que la depredación de la 

naturaleza es inherente a la idea de raza. Maldonado-Torres coincide y manifiesta que, así 

como la colonialidad supuso la inferioridad natural de unos sujetos, consideró a “la naturaleza 

como pura materia prima para la producción de bienes en el mercado internacional” (2007, p. 

135).  

Efectivamente, la colonialidad desestimó la íntima relación con la naturaleza que 

establecían los pueblos indígenas e impuso su uso y abuso. La visión eurocéntrica concibió al 

mundo natural como un espacio subalterno, por lo cual se podía explotar y modificar según 

las necesidades del régimen capitalista. En consecuencia, el proyecto de la modernidad ejerció 

su poder sobre la naturaleza: “sobre los espacios físico-geográficos, el suelo y el subsuelo, los 

recursos naturales, flora y fauna, así como el aprovechamiento de las condiciones climáticas y 

también sobre los cuerpos humanos, subalternizados por la dominación” (GESCO, 2012, p. 

14). Según Walter Mignolo (2007) y Santiago Castro Gómez (en Lander, 2011), esta forma de 

relación con la naturaleza se originó en el siglo XVI con el filósofo inglés Francis Bacon 

(1561-1626), quien la concibió como una fuerza que los hombres debían conquistar y 

dominar. A partir de ese momento, surgió la oposición entre hombre y naturaleza que dará 

7 Frente a la matriz colonial hay múltiples respuestas y propuestas desde Latinoamérica. Una de ellas es el 
Corazonar: “una respuesta política insurgente frente a la colonialidad del poder, del saber y del ser, pues 
desplaza la hegemonía de la razón y muestra que nuestra humanidad se constituye entre la interrelación entre 
afectividad y razón” (Guerrero Arias, 2010, p. 102). El antropólogo ecuatoriano expresa que frente a la crisis 
ecocida que vive el planeta necesitamos una ética basada en el amor: “necesitamos hacer un urgente pacto de 
ternura con la vida, desde la sabiduría del corazón, de ahí que el Corazonar sea una respuesta insurgente para la 
decolonización de la vida” (p. 112-113).  

24                                                                                       Confabulaciones. Año 6, N° 11, enero-junio 2024 



Herrera // Dossier // ¿Quién habla por el lugar? Kuntur… // pp. 18-32 
 

lugar a otra: civilización, cultura8/naturaleza. América Latina fue imaginada bajo estos 

términos; pero no fue asociada a la civilización, puesto que esta era una característica de 

Europa, sino al territorio de dominación ya que poseía grandes riquezas naturales. Fernando 

Coronil y Arturo Escobar coinciden cuando —con una mirada crítica— afirman que desde la 

conquista el predominio del orden capitalista fue tan grande que es imposible pensar otra 

forma de organización social, pues es considerado el único camino que puede llevar al 

progreso, tanto personal como colectivo (Lander, 2011). Indudablemente, los deseos de 

acumulación de riquezas —propios de la modernidad— provocan las lógicas destructivas del 

poder sobre el mundo natural y sobre el cuidado de la vida. En la novela, Kuntur es testigo de 

la devastación de las vidas y del mundo natural. Recuerda con nostalgia el pasado: “antes que 

sus armas, sus pestes y sus ambiciones desmedidas nos exterminaran” (Sarquís, 2019, p. 14). 

Sufre por los suyos quienes fueron, por un lado, reducidos en número, asesinados, enfermos, 

utilizados como mano de obra para el mercado y, por otro lado, disminuidos en su integridad, 

pisoteados en su dignidad, devastados en su interioridad. La referencia a las “ambiciones 

desmedidas” que se refuerza más adelante con la alusión a la búsqueda del oro por parte de 

los conquistadores, pone en evidencia el antropocentrismo y la depredación del territorio. 

Además, en este caso, advertimos la colonialidad del ser que opera cuando se invisibiliza a los 

sujetos dominados porque no se los considera seres humanos. En otras palabras, se pone en 

duda su humanidad (Mignolo, 2007; Maldonado-Torres, 2007). Por lo tanto, desde la 

concepción colonial, estos sujetos se pueden dominar, explotar y eliminar. Entonces, la 

colonialidad del ser justifica el exterminio que demanda Kuntur. 

Según lo que venimos desarrollando, la colonialidad, el poder, la eliminación de seres, 

saberes, el capitalismo, la explotación de la naturaleza están íntimamente ligados. Esto es 

inentendible para Kuntur porque él se posiciona frente al mundo desde otro lugar —la 

cosmovisión andina—; lo dice al inicio de la “Tercera parte” de la novela: 

Tal vez por eso me gusta verlos, tratar de entender al menos esa hambre 

inequívoca de poder, la ceguera con que destruyen para construir, esa manía de 

matarse entre ellos. Tal vez por eso he seguido sus pasos, resguardado en la 

memoria su historia. (Sarquís, 2019, p. 100) 

Kuntur se presenta como un guardián de la memoria, ¿será que quiere recordar para 

que esos hechos violentos no vuelvan a ocurrir? Sin duda, su memoria le hace advertir que esa 

manía de destruir se repite a lo largo de la historia; más adelante a raíz de las guerras 

8 En el sentido de producción y creación humana. 

Confabulaciones. Año 6, N° 11, enero-junio 2024                                                                              25 



Herrera // Dossier // ¿Quién habla por el lugar? Kuntur… // pp. 18-32 
 

intestinas del país establece los paralelismos entre la historia colonial y la oposición entre 

unitarios y federales:  

Casi que le dejamos los senderos abiertos para que ingresen. Y ellos enceguecidos 

por el brillo del oro, entraron a macho talón a dominarnos. Y ahora, enviciados de 

poder, no verán la claridad del día hasta que agoten la última bala, hasta quedar 

exhaustos, sin ánima ya, unos sacos de carne, resecos como charqui (Sarquís, 

2019, p. 100). 

El posicionamiento ideológico de Kuntur lo ubica como un visionario ante una 

humanidad guiada por la codicia que solo logra la destrucción de los otros y del mundo. 

Aunque han pasado los años en el devenir de la ficción histórica, él sigue lamentando la 

derrota de los suyos, engañados y expulsados de sus propias tierras por la avaricia del oro. Las 

palabras de Kuntur dichas desde la memoria ficticia adquieren vigencia y dejan muy en claro 

los mecanismos de la colonialidad: la opresión o abuso de poder, el avance sobre las tierras, la 

depredación, el antropocentrismo, la modernidad, el capitalismo. Analicemos, en primer 

lugar, el inicio de la cita para demostrar la actualidad de los dichos de Kuntur: “Casi que le 

dejamos los senderos abiertos para que ingresen”. Estas palabras que se refieren a la invasión 

de los conquistadores se actualizan9. Constantemente, nuestros territorios se ven amenazados 

por los intereses de las grandes potencias que buscan los bienes naturales para generar 

riquezas. En segundo lugar, en la cita observamos que la búsqueda ciega del oro se relaciona 

con el régimen moderno y capitalista que devastó la naturaleza y lo sigue haciendo, sobre 

todo en Catamarca, una provincia minera, según la voz oficial del gobierno. La afirmación de 

la minería como el sistema económico que permite el progreso es sumamente potente en 

nuestra provincia y, sin duda, el texto de Sarquís confronta con este discurso10. En tercer lugar, 

10 En el intento de responder a una reflexión situada, como propone Zulma Palermo (2012), pensamos que no 
podemos perder de vista que el discurso de la modernidad tiene total vigencia y gran adhesión en nuestro 
territorio. Catamarca es una provincia minera, según el discurso oficial. Gracias a esta actividad productiva se 
hacen posible múltiples obras que se difunden a través de los medios de comunicación. Por ejemplo, en los 
anuncios del gobierno se afirma que la minería permite la realización de hospitales en diferentes lugares de la 
provincia, la entrega de tomógrafos y ambulancias garantizando la salud pública “a lo largo y ancho de la 
provincia […] para todos los catamarqueños y catamarqueñas (El Pirata Tv, 2023). En otro anuncio se detalla 
que con la inversión de los fondos provenientes de la minería se hacen obras: “hospitales, rutas, puentes, 
escuelas, viviendas, alumbrado, espacios verdes, paseos, infraestructura, entre muchas otras. De la minería 
hacemos obras y de las obras hacemos Catamarca” (Seguimos haciendo, 2023). Sin embargo, recientemente (la 
noticia se conoció el 14 de marzo de 2024) se dio lugar -de forma parcial- a un recurso de amparo iniciado en 

9 Actualmente, estas palabras adquieren relevancia en un contexto de incertidumbre nacional cuando desde la 
figura presidencial se anuncian medidas que ponen en riesgo la soberanía nacional con la privatización de las 
empresas estatales y la derogación de leyes que establecen la protección de tierras. El Decreto de Necesidad y 
Urgencia, DNU 70/2023, dictado por el actual presidente Javier Milei rige desde el 29 de diciembre de 2023, 
aunque hasta la fecha de la escritura de este artículo -marzo de 2024- no fue aprobado por el Congreso de la 
Nación. Con este fragmento nos resuena la expresión tan escuchada, sentida y dicha en estos días: la patria no se 
vende. 

26                                                                                       Confabulaciones. Año 6, N° 11, enero-junio 2024 



Herrera // Dossier // ¿Quién habla por el lugar? Kuntur… // pp. 18-32 
 

Kuntur endurece su mirada sobre los conquistadores al expresar “entraron a macho talón a 

dominarnos”. Esta expresión coloquial connota la rudeza, la violencia de la conquista, la 

superioridad de la fuerza del pueblo dominador y señala el poderío que este ejerció para 

someter a las poblaciones indígenas. Según nuestro narrador, estos mecanismos que 

ocurrieron en la colonia en 1683, se repiten dos siglos después en las guerras entre unitarios y 

federales en 1862. Es evidente que Kuntur denuncia la colonialidad, la opresión, el 

antropocentrismo, la degradación de la naturaleza. En dos de sus tres apariciones remarca que 

la ambición del español provocó el despojo de los suyos. Sabe, desde su omnisciencia, que 

esta forma de posicionarse en el mundo solo lleva a la destrucción, no solo de los bienes 

naturales sino también de la propia humanidad. Por esto sostiene: “Debo asumir que no 

espero mucho de ellos” (Sarquís, 2019, p. 14). 

En este punto, nos interesa recurrir a los postulados de Arturo Escobar (2019) quien se 

refiere al pensamiento de la Tierra, ligado a la comunidad y a la conexión con la tierra y con 

todos los seres vivos. Este se expresa “en el arte, los mitos, las prácticas económicas y 

culturales lugarizadas y las luchas territoriales y por la defensa de la Pacha Mama” (p. 36). 

Para Escobar, el lugar se teje en “la experiencia de una localidad” (Lander, 2011, p. 131), 

supone una conexión con la vida, un sentido de pertenencia. En el lugar se conjugan la 

existencia, la experiencia, el saber, el hacer, las tradiciones11. Ante el avance del capitalismo, 

de la depredación y de la globalización, el antropólogo colombiano se pregunta: “¿Quién 

habla por el ‘lugar’? ¿Quién lo defiende?” (Lander, 2011, p. 146). Él propone construir el 

lugar como un proyecto y enunciar una crítica del poder a partir del imaginario basado en el 

lugar12. Escobar sostiene que, si bien lo local no está libre de relaciones internas de 

dominación, “La defensa del conocimiento local que se propone aquí es política y 

epistemológica, y surge del compromiso con un discurso anti-esencialista de lo diferente” 

(Lander, 2011, p. 147). Asimismo, afirma la necesidad de pensar el lugar de manera amplia y 

considerar las relaciones que se establecen entre este y las economías, las relaciones sociales, 

la identidad, las fronteras, las tecnologías, etc. En este sentido, la propuesta de Escobar 

dialoga con la de Zulma Palermo. La crítica salteña expresa que es necesario lugarizar el 

12 En este sentido, el pensamiento decolonial revaloriza el conocimiento y las prácticas locales o situadas como 
dice Palermo. 

11 Para Escobar, la categoría de lugar se opone al dominio del espacio, al capitalismo y a la modernidad. 

2021 por el cacique de la comunidad Atacameños del Altiplano, Román Guitian. La Corte exige al Ministerio de 
Minería un estudio de impacto ambiental en la zona del río Los Patos, en Antofagasta de la Sierra, donde se 
extrae litio del Salar del Hombre Muerto. La sentencia prioriza las condiciones del ambiente, del paisaje, del 
clima y de las distintas formas de vida del lugar: flora, fauna, habitantes. El fallo prohíbe al gobierno otorgar 
nuevos permisos hasta tanto se realice el informe solicitado. Esto demuestra que, frente al discurso oficial, las 
comunidades defienden su territorio de los avances del extractivismo colonial. 

Confabulaciones. Año 6, N° 11, enero-junio 2024                                                                              27 



Herrera // Dossier // ¿Quién habla por el lugar? Kuntur… // pp. 18-32 
 

conocimiento y afirmar todo aquello que fue invisibilizado por la colonialidad. Es decir, 

valorar lo local, no desde una mirada tradicionalista, sino en la búsqueda de la 

reconfiguración de subjetividades atravesadas por los procesos de la colonialidad (Palermo, 

2012). Además, considera que la literatura contribuye a la formación de identidades, a la 

interpretación y representación del espacio y del tiempo como experiencia cultural en un 

momento y en un lugar particulares (Palermo, 2014). Estas propuestas nos habilitan a pensar 

la novela de Celia Sarquís como una forma de reivindicar lo local desde el ámbito artístico y 

cultural. La elección de Kuntur —animal sagrado en la cultura de Los Andes, nombrado en la 

voz quechua— como narrador omnisciente a lo largo de toda la historia y la representación de 

la cosmovisión andina evidencian que la autora asume una posición política y epistémica y 

elige comprometerse con el lugar, con su identidad ancestral. En consecuencia, desde la 

ficción, el narrador denuncia la colonialidad y defiende el lugar, habla por el territorio 

depredado y por el pueblo exterminado.  

Sin duda, Kuntur representa la sabiduría del lugar y la memoria que precede a la 

instalación de la colonia: “Para los míos soy Apu Kuntur y mi reinado es el este. Desde las 

alturas, todo lo veo: el pasado y el futuro, de dónde venimos y hacia dónde vamos. El sentido 

de la vida” (Sarquís, 2019, p. 10). Él guarda en su memoria ancestral la historia de estos 

pueblos dominados y desde un posicionamiento crítico advierte que las luchas continúan sin 

resultados positivos. Por esto, asume el rol del narrador omnisciente y habla por el lugar, 

defiende su territorio. Aunque muchos de los suyos fueron exterminados y su mundo sufrió la 

depredación por la avaricia capitalista, él sigue hablando a través de la literatura. Siguiendo a 

Arturo Escobar, podemos decir que Kuntur representa la comunión con el territorio, afianza 

su resguardo y establece una relación de reciprocidad con el mundo natural, no de dominio. 

Desde su sabiduría advierte que la devastación de la naturaleza trae consecuencias y en algún 

momento esta se defiende del avance moderno. Cuando describe cómo se constituyó el pueblo 

después de su fundación expresa: 

[…] nadie quiere abandonarlo, dejar sus quintas, arrancar sus flores, aún con el 

peligro de los demonios del río, que se despiertan con las lluvias del verano, 

devorándolo todo a su paso. Ellos, que no creen supuestamente en idolatrías, 

asumen el enojo del río que, cada tanto, se despabila y desboca, deglutiendo 

personas y cosas, como si fueran ofrendas para aplacar su rabia. (Sarquís, 2019, p. 

12) 

28                                                                                       Confabulaciones. Año 6, N° 11, enero-junio 2024 



Herrera // Dossier // ¿Quién habla por el lugar? Kuntur… // pp. 18-32 
 

A partir de la prosopopeya que otorga rasgos humanos al río, el cóndor afirma que este 

enfurece y engulle como un castigo de la naturaleza ante su depredación. Podemos decir, 

siguiendo a Albán Achinte y Rosero (2016), que, en esta acción de la naturaleza, el narrador 

presagia el desequilibrio del mundo natural como consecuencia de la explotación 

desmedida13. Por otra parte, en la cita, observamos las diferencias y las semejanzas que 

establece Kuntur entre él y los otros a partir de sus creencias: En “Ellos, que no creen 

supuestamente en idolatrías”, por un lado, el adverbio insinúa que la religión de los 

conquistadores también es una idolatría, tal como ellos denominaron a las creencias de los 

pueblos indígenas. El enunciado los iguala, ambos pueblos no son tan diferentes, aunque los 

indígenas crean en la fuerza de la naturaleza. Por otro lado, la cita evidencia que la única 

diferencia es que cada pueblo tiene sus propias creencias.  

En la tercera y última aparición, Kuntur cierra la novela. A partir de su voz, se 

presenta desde la cosmovisión andina14 como un mensajero de los dioses con la misión de 

resguardar a Eulalia Ares, personaje principal de la novela, y transportar su ser cósmico al 

Hanap Pacha, el mundo de arriba. De acuerdo con esta cosmovisión, Eulalia no muere; 

Kuntur eleva su alma al mundo celestial para que ella espere la reencarnación15.  

De esta manera, Kuntur se configura como una presencia omnisciente a lo largo de 

toda la novela, siempre al resguardo del mundo natural y de la memoria ancestral. Su voz 

enmarca la estructura del texto. La novela se abre con el “Prefacio” y se cierra con el 

“Epílogo”. Ambos apartados son narrados desde la omnisciencia del cóndor. Él es el único ser 

que presencia todo el devenir histórico que narra la novela. Aparece al inicio en el momento 

de la colonización hacia 1683. En la mitad de la historia, su voz, como una antesala de los 

hechos da inicio a la “Tercera parte”. Así, acompaña el desarrollo histórico de la provincia y 

de Eulalia Ares. Finalmente, cierra el ciclo de vida de esta heroica mujer hacia 1884 y 

concluye la novela reafirmando la presencia de la cosmovisión andina. 

15 Desde el análisis de la heterogeneidad -tarea que asumiremos en otro trabajo- este pasaje de la novela se puede 
relacionar con la categoría ahayu-watan (el alma amarra) propuesta por Mauro Mamani Macedo (2015). Esta 
manifiesta la idea de que la muerte no existe en el pensamiento andino. Representa la supervivencia, la 
permanencia eterna, la vitalidad inalterable. Mamani Macedo sigue las reflexiones de Gamaliel Churata; de esta 
manera, discute la concepción occidental sustentada en la frialdad racional y jerarquiza la sensibilidad andina 
que “proviene del diálogo con la naturaleza, con el paisaje, con la tierra” (Mamani Macedo, 2015, p. 97). 

14 Como expresamos antes, la presencia de Kuntur y la filosofía andina junto a otros elementos narrativos dan 
cuenta de la heterogeneidad, propuesta por Cornejo Polar (2003). Si bien en este trabajo no abordamos este 
análisis, no queremos dejar de mencionarlo. Por otra parte, y en relación con este punto, el análisis de la novela 
también puede interpretarse desde el pensamiento fronterizo, tal como propone Walter Mignolo (2003). Este se 
desprende de la matriz colonial de poder y evidencia las fronteras culturales. En este sentido, el análisis de la 
heterogeneidad puede evidenciar que la novela es fronteriza porque permite la convivencia de mundos culturales 
diferentes. Como expresamos antes, queda pendiente en nuestros intereses este abordaje del texto de Celia 
Sarquís. 

13 Los autores expresan que el deterioro ambiental ha derivado en el denominado calentamiento global. 

Confabulaciones. Año 6, N° 11, enero-junio 2024                                                                              29 



Herrera // Dossier // ¿Quién habla por el lugar? Kuntur… // pp. 18-32 
 

Reflexiones finales 
Desde el inicio de este artículo nos preguntábamos ¿quién habla por el lugar?, ¿quién lo 

defiende? Después del análisis realizado, estamos en condiciones de confirmar nuestra 

hipótesis: en la novela Eulalia Ares y la rebelión de las polleras de Celia Sarquís, la voz de 

Kuntur, desde el resguardo de su memoria, emite la defensa de su territorio y de su pueblo 

conquistado, menguado y aniquilado.  

Este narrador representa la denuncia ante la colonialidad. Su presencia revela y critica 

las relaciones de dominación establecidas desde la conquista en los diferentes ámbitos de la 

existencia. Kuntur siente y sufre la violencia colonial que descalificó a su pueblo y a su 

cultura como inferiores; avasalló sus conocimientos, sus imaginarios y sus subjetividades; 

desterró a los suyos, los exterminó e impuso un nuevo orden social, productivo, económico, 

espiritual. Asimismo, demanda la depredación de los bienes naturales provocada por las 

ambiciones desmedidas, el hambre de poder y la ceguera por el oro que caracterizó al 

conquistador y que se reproduce hasta la actualidad por medio de la idea de modernidad y 

progreso.  

Por último, el relato invierte la lógica colonial de la historia. Quien la cuenta lo hace 

desde la diferencia colonial, desde la herida que produjo la conquista. Además, el modo de 

contarla altera la linealidad del pensamiento occidental. La voz del cóndor condensa, desde la 

omnisciencia, el tiempo y el espacio. De esa manera también, subvierte la relación occidental 

hombre/naturaleza, hombre/animal y se posiciona desde la sabiduría ancestral andina como 

una fuente fundamental de enunciación. Por lo tanto, lo animal y lo ancestral andino tienen 

preminencia en este modo de contar. 

 

Bibliografía 
Albán Achinte, A. (2005). El desencanto o la modernidad hecha trizas. Una mirada a las 

racionalidades en tensión en C. Walsh (Ed.), Pensamiento crítico y matriz 

(de)colonial. Reflexiones latinoamericanas (pp. 39-70). Ediciones Abya-Yala. 

Albán Achinte, A. & Rosero, J. (2016). Colonialidad de la naturaleza: ¿imposición 

tecnológica y usurpación epistémica? Interculturalidad, desarrollo y re-existencia. 

Nómadas, 45, 27-41. 

https://cf2bd5d9-e315-4fc7-b9b5-38aababf4da3.filesusr.com/ugd/03956f_2a6bd7f519

21439691c2956bd6304797.pdf  

30                                                                                       Confabulaciones. Año 6, N° 11, enero-junio 2024 

https://cf2bd5d9-e315-4fc7-b9b5-38aababf4da3.filesusr.com/ugd/03956f_2a6bd7f51921439691c2956bd6304797.pdf
https://cf2bd5d9-e315-4fc7-b9b5-38aababf4da3.filesusr.com/ugd/03956f_2a6bd7f51921439691c2956bd6304797.pdf


Herrera // Dossier // ¿Quién habla por el lugar? Kuntur… // pp. 18-32 
 

Cornejo Polar, A. (2003). El comienzo de la heterogeneidad en las literaturas andinas: voz y 

letra en el “diálogo” de Cajamarca, Escribir en el aire. Ensayo sobre la 

heterogeneidad socio-cultural en las literaturas andinas, CELAP Latinoamericana 

Editores, 5-80. 

El pirata Tv. (13 de junio de 2023). Spot. Hospitales 1. [Archivo de video]. Youtube. 

https://www.youtube.com/watch?v=ejGgfjCQu_4  

Escobar, A. (2019). Desde abajo, por la izquierda y con la Tierra: SUReando desde Abya 

Yala/Afro/latino/América. Revista Interdisciplinar SULEAR 2(2), 36-49. 

GESCO. (2012). Estudios decoloniales: un panorama general. Kula. Antropólogos del 

Atlántico Sur. Revista de Antropología y Ciencias Sociales, 6, 8-21. 

https://www.revistakula.com.ar/wp-content/uploads/2014/03/KULA_6_INTERIOR.pd

f 

Guerrero Arias, P. (2010). Corazonar desde las sabidurías insurgentes el sentido de las 

epistemologías dominantes, para construir sentidos otros de la existencia. Sophia, 

Colección de Filosofía de la Educación, núm. 8, 101-146.  

Gordillo, S. (2002). El cóndor andino como patrimonio cultural y natural de Sudamérica en 

Patrimonio cultural. Aborigen. Científico. Inmigratorio. Jesuítico (pp. 327-342). 

Comunicarte. 

file:///C:/Users/USUARIO/Downloads/CONGRESOPATRIOMONIO2002.PDF  

Herrera, M. (2022). Fronteras simbólicas y representaciones sociales. Eulalia Ares y la 

rebelión de las polleras. Letralia. Revista del Departamento de Letras, 1 (6), 45-56. 

https://editorial.unca.edu.ar/Publicacione%20on%20line/LETRALIA%20AGOSTO%

202017/PDF/Letralia%206/4-Herrera.pdf  

Ibarra, J.; Barreau, A.; Massardo, F. & Rozzi, R. (2012). El cóndor andino: una especie 

biocultural clave del paisaje sudamericano. Boletín Chileno de Ornitología (18), 1-22. 

https://www.aveschile.cl/wp-content/uploads/2019/03/Art01_BCO-18_2012.pdf  

Lander, E. (Comp.) (2011). La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. 

Perspectivas latinoamericanas (2da ed.). CICCUS. CLACSO. 

Maldonado-Torres, N. (2007). Sobre la colonialidad del ser: contribuciones al desarrollo de un 

concepto. En S. Castro-Gómez y R. Grosfoguel (Eds.), El giro Decolonial. Reflexiones 

para una diversidad epistémica más allá del capitalismo global (pp. 127-167). Siglo 

del Hombre. 

Mamani Macedo, M. (2015). Ahayu-Watan: una categoría andina para explicar nuestra 

cultura. Caracol (9), 92-127. http://www.revistas.usp.br/caracol/article/view/99355.  

Confabulaciones. Año 6, N° 11, enero-junio 2024                                                                              31 

https://www.youtube.com/watch?v=ejGgfjCQu_4
https://www.revistakula.com.ar/wp-content/uploads/2014/03/KULA_6_INTERIOR.pdf
https://www.revistakula.com.ar/wp-content/uploads/2014/03/KULA_6_INTERIOR.pdf
https://editorial.unca.edu.ar/Publicacione%20on%20line/LETRALIA%20AGOSTO%202017/PDF/Letralia%206/4-Herrera.pdf
https://editorial.unca.edu.ar/Publicacione%20on%20line/LETRALIA%20AGOSTO%202017/PDF/Letralia%206/4-Herrera.pdf
https://www.aveschile.cl/wp-content/uploads/2019/03/Art01_BCO-18_2012.pdf
http://www.revistas.usp.br/caracol/article/view/99355


Herrera // Dossier // ¿Quién habla por el lugar? Kuntur… // pp. 18-32 
 

Mignolo, W. (2003). Prefacio a la edición castellana. ‘Un paradigma otro’: colonialidad 

global, pensamiento fronterizo y cosmopolitismo crítico en Historias locales/diseños 

globales. Colonialidad, conocimientos subalternos y pensamiento fronterizo. Akal. 

Mignolo, W. (2007). La idea de América Latina. La herida colonial y la opción decolonial. 

Gedisa. 

Palermo, Z. (2012). De cánones y lugarizaciones. En L. Massara, R. Guzmán & A. Nallim 

(Dir.), Literatura del Noroeste Argentino. Reflexiones e investigaciones (volumen II, 

pp. 63-75). EdiUnju. 

Palermo, Z. (Comp.) (2014). Para una pedagogía decolonial. Ediciones del Signo. 

Palermo, Z. (Comp.) (2016). Pensamiento argentino y opción descolonial. Ediciones del 

Signo. 

Quijano, A. (1992). Colonialidad y modernidad/racionalidad, Perú indígena 13. 

Quijano, A. (4 de septiembre de 2009). Colonialidad del Poder y Des/Colonialidad del Poder 

[Conferencia]. Congreso de la Asociación Latinoamericana de Sociología, UBA, 

Buenos Aires, Argentina. 

Quijano, A. (2011). Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. En E. Lander 

(Comp.), La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas 

Latinoamericanas (2da ed.). CICCUS. CLACSO. 

Sarquís, C. (2019) Eulalia Ares y la rebelión de las polleras. El trébol. 

Seguimos haciendo. (27 de julio del 2023). En Catamarca, con la minería hacemos obras. 

[Archivo de video]. Youtube. https://www.youtube.com/watch?v=B4J9hOFcG8U  

 

 

32                                                                                       Confabulaciones. Año 6, N° 11, enero-junio 2024 

https://www.youtube.com/watch?v=B4J9hOFcG8U

