
 

Confabulaciones. Revista de Literaturas de la Argentina 
Año 6, N° 12, julio-diciembre 2024. ISSN 2545-8736 

 
 
// Artículos // 
 

 

La categoría de frontera y su relación  
con la violencia sobre el cuerpo femenino 

Eliana Costilla1 
 

 
Recepción: 4 de agosto de 2024 // Aprobación: 16 de octubre de 2024  
 
Resumen 
El presente trabajo pretende reflexionar a nivel conceptual desde la categoría de 
semiosfera, analizando la existencia de fronteras culturales-ideológicas que se 
traducen en obstáculos comunicacionales y devienen en el silenciamiento de algunos 
sectores. En particular, centraremos la mirada sobre la frontera entre géneros y su 
relación con situaciones de violencia sobre el cuerpo femenino, como el femicidio y 
las redes de trata. Para nuestro análisis, tomaremos dos producciones culturales que 
consideramos fronterizas en tanto se plantean como fisuras y resignifican el 
entramado de las representaciones hegemónicas interpelando viejas concepciones 
eurocentradas y patriarcales donde la mujer ocupaba un lugar subalterno. 
Palabras claves 
frontera - incomunicación - violencia - discursos contrahegemónicos - 
descolonización cultural 

Abstract 
This paper aims to reflect on a conceptual level from the semiosphere category, 
analyzing the existence of cultural-ideological borders that translate into 
communication obstacles and result in the silencing of some sectors. We will focus 
particularly on the border between genders and its relationship with situations of 
violence against the female body, such as femicide and trafficking networks. We will 
take two cultural productions that we consider borderline insofar as they are 
presented as fissures and redefine the framework of hegemonic representations, 
questioning old Eurocentric and patriarchal conceptions where women occupied a 
subordinate place.​
Keywords 
border - incommunication - violence - counterhegemonic discourses - cultural 
decolonization 

1 Licenciada en Letras por la Universidad Nacional de Tucumán. E-mail: elyana1979.ec@gmail.com 

52 



Costilla // Artículos // La categoría de frontera y su relación con la violencia… // pp. 52-61 
 

Introducción 

Hace muchos años atrás, cuando me disponía a escribir lo que serían mis memorias 

en el marco de la cursada de mi última materia del profesorado de Letras en la 

Universidad Nacional de Tucumán, recuerdo haber escrito:  

Con el transcurso del tiempo, sentí la necesidad de contar las historias 
de mi gente, de sus necesidades, de sus proyectos y pasiones, pero 
desde ese lugar propio, se me infundía un sentimiento de inferioridad; 
las mujeres debían dedicarse a la familia y a las ‘obligaciones 
hogareñas’, y la literatura, muy lejana para ellos, era la de los libros que 
acaso no se podían comprar.  

Ya desde entonces percibía la diferencia impuesta entre géneros, miradas o 

concepciones contrapuestas de la lectura y la escritura, y sobre todo, me situaba 

dentro de un espacio-frontera de incomodidad o de incomunicación entre lo que se 

suponía las mujeres teníamos derecho a decir. 

Hoy me pregunto, ¿Podemos hablar de frontera entre géneros? ¿En qué 

medida se mantienen esos patrones culturales hegemónicos que cimentaban la 

desigualdad entre hombres y mujeres? ¿Existen formas emergentes que se 

propongan como fisuras dentro de ese entramado cultural patriarcal socialmente 

instituido? 

En una sociedad sesgada por el conflicto entre géneros, y una innegable 

manifestación de violencia sobre el cuerpo femenino, es necesario interpelar nuestras 

realidades, en pos de deconstruir la colonialidad en todas sus formas, descubrir y 

rescatar nuevos universos, representacionales que nos permitan avanzar en nuevas 

posibilidades de nombrar, de nombrarnos desde un lugar otro, abierto al diálogo, 

espacio distante de los modelos hegemónicos que durante años mantuvieron 

invisibilizadas las voces femeninas. 

En este trabajo abordaremos los modos de funcionamiento de lo que 

denominamos frontera, en relación a la violencia tanto física como simbólica sobre el 

cuerpo femenino a partir del análisis de dos producciones culturales: Mujeres en Venta 

Confabulaciones. Año 6, N° 12, julio-diciembre 2024                                                                                     53 



Costilla // Artículos // La categoría de frontera y su relación con la violencia… // pp. 52-61 
 

(producción multimedial, 2015) y El conjuro de las géminas de Vanesa Carballido 

(poemario, 2022). 

Estas producciones son ejemplificadoras en tanto nos permiten analizar cómo 

se producen movimientos de resistencia dentro de una frontera cultural, Desde una 

posición contrahegemónica, el corpus elabora discursos que se alejan de esas 

“memorias habitualmente centradas, racializadas y patriarcales” (Cebrelli, 2015). 

Nuestro abordaje requerirá necesariamente recuperar el concepto de frontera 

(Leone, 2019), y otras conceptualizaciones para entender cómo funciona una frontera 

cultural (enunciación en situación de frontera y representaciones sociales). 

Con este trabajo nos proponemos sobre todo rescatar, compartir, visibilizar, 

producciones culturales emergentes, que no tienen un campo de circulación tan 

amplio en la sociedad, las consideramos situadas en un borde fronterizo en relación a 

los cánones. Sabemos que están ahí, que no se callan, que objetan, que denuncian, 

que se alejan de los discursos oficiales, pero en general son silenciadas, o están 

ocultas tras la difusión y mercantilización de la cultura masiva. Además, es necesario 

analizar y profundizar en el entramado de estas producciones desde la perspectiva 

de los estudios de frontera, para ver de qué manera se oponen o se alejan de esos 

patrones patriarcales puestos en discusión. 

Acerca de la frontera 

 

La ajenidad es un purgatorio 

un lugar donde uno 

siempre está 

para irse. 

 

Cuando hablamos de frontera, no sólo hacemos referencia a la delimitación de un 

territorio, sino que también aludimos a un tipo de organización interna y externa que 

se caracteriza por establecer diferencias, demarcaciones, bordes. 

54                                                                                     Confabulaciones. Año 6, N° 12, julio-diciembre 2024 



Costilla // Artículos // La categoría de frontera y su relación con la violencia… // pp. 52-61 
 

Según Leone (2019),  

las culturas humanas utilizan como signos naturales de fronteras no 
solamente las características permanentes del territorio sino las 
características permanentes de sus habitantes (…) los seres humanos se 
distinguen y se dividen de otros seres humanos no solamente 
utilizando signos derivados del mundo mineral sino también derivados 
del mundo lingüístico. (p. 9) 

Toda semiosfera/cultura/comunidad implica la existencia de una frontera, que 

puede ser tanto conceptual como material, es decir que el lenguaje, las palabras que 

utilizamos para nombrarnos y nombrar el mundo también establecen fronteras que 

pueden a su vez generar incomunicación o silenciamientos en ciertos grupos 

humanos: “La frontera es, ante todo, dificultad de comunicación. Allí donde se ha 

verificado, en la historia, una dificultad o una imposibilidad de comunicar, en el 

mismo lugar normalmente surge una frontera” (Leone, 2019). 

Desde esta concepción de frontera como obstáculo comunicacional, Leone 

menciona un tipo especial de metáfora que denomina “catacresis” como un tipo de 

metáfora que ha perdido su sentido original. Asegura que la mayoría de las fronteras 

contemporáneas son catacréticas en tanto remiten a un pasado de incomunicación, 

que se ha diluido o transformado con el paso del tiempo y con la evolución social. 

Entonces, es interesante pensar estas fronteras ocultas, que permanecen como 

catacresis, por ejemplo entre géneros. La globalización del mundo contemporáneo 

hizo posible la comunicación efectiva acortando la distancia geográfica entre 

comunidades/países/regiones. Sin embargo, en este imaginario de hiperconexiones, 

aún prevalecen patrones culturales que funcionan como obstáculos para la 

comunicación plena, generando situaciones de silenciamiento y violencia sobre el 

cuerpo femenino. 

Concebir las fronteras actuales como catacresis o reliquias simbólicas de 

fronteras pasadas conlleva también dos corolarios: por una parte, indica que cada 

frontera actual es el resultado de un largo proceso, a menudo conflictivo y 

Confabulaciones. Año 6, N° 12, julio-diciembre 2024                                                                                     55 



Costilla // Artículos // La categoría de frontera y su relación con la violencia… // pp. 52-61 
 

sangriento, en el que elementos naturales, diferencias étnicas, pero también un largo 

y violento recorrido de guerras y batallas han dado lugar, a lo largo de los siglos, a 

esta línea de demarcación geopolítica y simbólica (Leone, 2019, p. 10). 

Ese largo proceso conflictivo entre géneros tiene una relación directa con 

viejas concepciones eurocentradas, patriarcales, letradas, desde las que se construyó 

la imagen femenina como el sexo débil, restringidas al espacio del hogar y la familia, 

sin capacidad de decisión, sin acceso a la educación y al mundo del trabajo, tildadas 

de locas o sentenciadas a muerte por practicar hechicería. No es fortuito que en obras 

canónicas de la literatura argentina como el Martín Fierro, la mujer tenga un 

protagonismo casi nulo. Fierro sólo la menciona al enumerar todo lo que ha perdido 

al regresar de la frontera, insinuando que su mujer se vio obligada a irse con otro 

para poder subsistir. 

Este obstáculo comunicacional, que se tradujo en la invisibilización de la 

mujer durante siglos, trae aparejado un trabajo, un esfuerzo, una traducción, por eso 

se considera la frontera como una metáfora viva, en tanto supone un camino de 

superación que exige un esfuerzo físico o cognitivo. Y esa especie de traducción del 

ser femenino conlleva necesariamente un quiebre en esa representación homogénea 

impuesta durante tanto tiempo por las hegemonías. 

Esa ruptura, ese borde fronterizo está presente en las producciones que 

seleccionamos para nuestro abordaje con el propósito de visibilizar, dar luz a esas 

voces que traspasan los límites y buscan construir la propia identidad en la lucha por 

su representación. 

Descolonizar-se 

 

Construiré una fuerza 

en la que me refugiaré 

para siempre. 

Simone de Beauvoir 

56                                                                                     Confabulaciones. Año 6, N° 12, julio-diciembre 2024 



Costilla // Artículos // La categoría de frontera y su relación con la violencia… // pp. 52-61 
 

Alejandra Cebrelli (2015) plantea que la colonialidad del continente no está 

relacionada a una matriz de dominación económica y política, sino que se trata de lo 

que denomina “colonialidad del saber”, por eso destaca la necesidad de generar una 

descolonización del pensamiento. 

Pensar las producciones culturales desde la categoría de frontera, nos conduce 

también inevitablemente a pensar las representaciones identitarias y territoriales, los 

modos de enunciación, según las posibilidades de poder decir lo ideológico y 

traducir la propia experiencia. Cuando no es posible dar ese salto a la traducción de 

la palabra, es cuando se cristaliza el silenciamiento y la invisibilidad. 

Además, mencionamos que posicionarse desde un espacio fronterizo supone 

un esfuerzo, una interpelación de las certezas de ese sistema de creencias y valores 

que nos transmitieron por generaciones. Para estos autores, esa búsqueda de 

explicaciones, ese salirse del cauce de lo establecido, es una forma de descolonizar el 

pensamiento. 

La producción documental transmedia de la Universidad Nacional de Rosario, 

Mujeres en Venta, expone historias narradas en primera persona de mujeres que 

fueron víctimas de trata. Se utilizan múltiples plataformas como el sitio web, videos 

y estrategias de realidad aumentada, para que los propios ciudadanos puedan 

cruzarse con historias de trata en afiches colocados en la vía pública y acceder a la 

información a través de un teléfono. Pero lo novedoso no está solamente en el 

soporte, sino justamente en cómo se propone visualizar una problemática social tan 

presente en nuestro país y sus vínculos con el poder. Esta visualización además no 

tiene traductores, no son “objetos hablados por otros”, ya que son las propias 

víctimas las que ponen el cuerpo ante una cámara para contar en primera persona el 

calvario de su explotación. Vanesa P. de Córdoba, Zulma B. y Elizabeth T. de Santa 

Fe, relatan cómo fueron captadas por redes de trata, cómo sobrevivieron al horror, 

denunciando la complicidad policial y del poder político. 

“Decía que teníamos que hacer lo que él decía…que él era el dueño de cada 

una de nosotras” cuenta Vanesa. “En la noche encontrás al hijo de puta que te golpea, 

Confabulaciones. Año 6, N° 12, julio-diciembre 2024                                                                                     57 



Costilla // Artículos // La categoría de frontera y su relación con la violencia… // pp. 52-61 
 

te pega, te droga, te emborracha, te usa, te tira en un zanjón…” expresa Zulma. Son 

algunos de los testimonios que se incluyen y develan ese mundo de brutalidad sobre 

los cuerpos femeninos de la trata de personas en nuestro país.  

Para Diana Maffia “los aspectos culturales fuertemente cristalizados sirven de 

justificación para una jerarquía de los cuerpos que determina entre ellos relaciones de 

poder y a veces de opresión y de dominio”. Esas relaciones de poder son las que 

operaron y siguen jugando un rol crucial en el silenciamiento brutal de las víctimas y 

de todo el entramado de violencia en torno al cuerpo femenino. En palabras de 

Cebrelli: “se trata de una liminalidad extrema que condena territorios y habitantes a 

una alteridad que los invisibiliza quitando su derecho a la palabra y a la imagen en el 

espacio público e inclusive, negando la supervivencia de los cuerpos” (2015). 

Cornejo Polar, interesado por la literatura producida en los bordes de los 

sistemas culturales, apuntaba que las instancias de producción, circulación y 

reconocimiento no coincidían desde el punto de vista socio-cultural. Polar entendía 

que la heterogeneidad era una categoría compleja de textos que funcionan en los 

bordes de sistemas disonantes. Por eso planteaba la necesidad de reivindicar la 

heteróclita pluralidad de nuestra sociedad y nuestra cultura. 

En este sentido, la producción audiovisual Mujeres en venta, irrumpe en el 

espacio público, como alteridad para rescatar la voz de las mujeres sometidas y al 

mismo tiempo denuncia la génesis de la trata en estrecha relación con modelos 

patriarcales donde el hombre utiliza el cuerpo femenino como mercancía. 

Pensarse desde una frontera, nos dice Cebrelli, implica una articulación entre 

sujetos, lenguajes y territorios que no son siempre armónicos, sino que agudizan las 

crisis e interpelan las identidades y las prácticas en las que se entretejen. Mujeres en 

venta y El conjuro de las féminas, incorporan categorías y lógicas propias para traducir 

el dolor, interrogan el espacio del entramado social y cuestionan la hipocresía de un 

sector de la sociedad que se horroriza con las desapariciones de las mujeres víctimas 

de trata, pero que al mismo tiempo no se inmuta ante las ofertas del cuerpo de la 

mujer, e incluso, ante un femicidio, culpabiliza a la propia víctima. 

58                                                                                     Confabulaciones. Año 6, N° 12, julio-diciembre 2024 



Costilla // Artículos // La categoría de frontera y su relación con la violencia… // pp. 52-61 
 

Si como sociedad no entendemos que el prostituyente cuando va a un 
lugar y ve esos cuerpitos de niñas, casi adolescentes de 12, 13, 14 años y 
no se pregunta por qué están ahí, no entendemos que ahí está el nudo 
de la trata, va a seguir actuando una sociedad que permite que el rico 
vaya a esos lugares y use esos cuerpos, y otra sociedad que tiene que 
ser esclava al servicio del que pone dinero. (Adriana Domínguez, Red 
de No a la trata de la provincia de Córdoba). 

 

El conjuro de las géminas de la tucumana Vanesa Carballido, ya desde el título 

se apropia de un lugar fuertemente marcado por la voz y el cuerpo femenino. Dentro 

del poemario, la estructura en tres partes nos conduce al lugar de la memoria en 

“Mujeres que me habitan”, a la denuncia del maltrato, al abuso intrafamiliar y al 

femicidio en “Des-tratada”, mientras que el apartado “Cara de Loca” subvierte el 

sentido del término para jugar y traducir el deseo del cuerpo femenino.  

En su poética, Carballido manifiesta una clara necesidad de recuperar la 

propia memoria y las experiencias de vida de las mujeres de su ámbito familiar, 

utilizando a la escritura como una herramienta para exteriorizar y purgar el dolor del 

pasado. En el apartado Mujeres que me habitan nos dice: “Abrazo la sombra de la 

niña que fui / le explico que /todo estará bien/ aprieto mis labios lastimados/ por los 

gritos silenciados/ de todas las mujeres que me habitan…”. En el poema titulado 

“Madre”, expresa: “Recuerdas el día /que nos conocimos / nos miramos las dos / yo 

era casi un batracio de ojos grandes / vos tenías la cara roja y encendida / como la de 

los vikingos / volviendo de sus luchas…” 

En el apartado “Cara de Loca”, Carballido se anima a desafiar aquellas 

representaciones hegemónicas de lo femenino asociadas casi exclusivamente a la 

función maternal, revelando el protagonismo de la mujer como cuerpo de deseo: “Me 

gusta cuando pones esa cara de loca/ me decías / y la untuosidad de nuestros cuerpos 

se volvía carcajada / ¿Cómo es mi cara de loca? / es esa que ponés / cuando me miras 

/ te mordés el labio / y parece que te crecen mariposas”. 

Confabulaciones. Año 6, N° 12, julio-diciembre 2024                                                                                     59 



Costilla // Artículos // La categoría de frontera y su relación con la violencia… // pp. 52-61 
 

Este poemario testimonia una grieta, un salirse de ese entramado oficial que 

niega el protagonismo de las problemáticas femeninas o las ubica en un lugar 

secundario, tildando de locas a las mujeres que salen a la calle desnudas a reclamar y 

poner el cuerpo a los mandatos patriarcales. En “Des-tratada”, Carballido recupera 

un caso de femicidio y nos transporta al sentir de la víctima en sus versos: “No le 

digas a nadie que he muerto/ mi cuerpo está solo en el baldío/como una laminita 

rota/ no le digas a nadie que he muerto/ soy una niña y quiero vivir…” 

Catherine Walsh (2007) asegura que las grietas surgen como resistencia e 

insurgencias en marcha. “Son esas fisuras construidas, creadas, moldeadas y vividas 

desde abajo que dan cabida a procesos y prácticas que el sistema del poder jamás 

pudo ni podrá imaginar o comprender” (p. 33). Coincidimos en que la fisura es 

inevitable, y que concebirse en la frontera supone una toma de posicionamiento 

ideológico y político en busca de la propia representación. “Es necesario construir un 

pensamiento situado, incorporar categorías y lógicas propias”, confirma Cebrelli. 

Consideramos que una forma de clarificar este camino de deconstrucción es 

justamente rescatando y compartiendo estas producciones literarias y audiovisuales. 

Conclusiones 

El concepto de frontera propuesto por Leoni y Cebrelli en tanto índice de 

diferenciación sociocultural hacia adentro y hacia afuera de los territorios y como 

obstáculo comunicacional, nos conduce a analizar el lugar de la mujer desde un 

espacio de borde o de lugar confinado al silenciamiento. Para ahondar en ese silencio, 

en lo no dicho, al mismo tiempo, es interesante pensar la metáfora como frontera, 

especialmente aquella que Leone denomina Catacresis. Concepto que nos exhorta a 

deconstruir patrones homogéneos, dominantes, patriarcales arraigados en la 

sociedad y que funcionan como obstaculizadores para una comunicación plena entre 

géneros y que muy a menudo se utilizan para justificar la violencia sobre el cuerpo 

femenino. 

60                                                                                     Confabulaciones. Año 6, N° 12, julio-diciembre 2024 



Costilla // Artículos // La categoría de frontera y su relación con la violencia… // pp. 52-61 
 

Desde los aportes decoloniales, Cebrelli y Walsh plantean la existencia de 

fisuras en ese pensamiento dominante y la necesidad de generar espacios que 

superen esas prácticas de ocultamiento. Si bien nos queda todavía un largo camino 

por recorrer en la lucha por la representación, rescatamos la emergencia de discursos 

disruptivos como el de estas producciones que se animan a desafiar esa lógica 

patriarcal-colonial, posicionándose en un espacio alternativo, un lugar fronterizo, de 

borde, que se anima a decir lo no dicho, lo ausente. Mujeres en Venta y El conjuro de las 

géminas, son ejemplos de ese quiebre, de la necesidad de diseñar una representación 

diferente de lo femenino, abordando problemáticas urgentes y necesarias como la 

violencia y la trata de personas. En estas producciones culturales, son las propias 

mujeres las que toman la palabra, una apuesta fundamental para deconstruir y a la 

vez, construir esperanzas pequeñas, verbalizar como una forma de replicar los gritos en 

medio del silencio. 

 

Referencias bibliográficas 

Carballido, V. (2021). El conjuro de las geminas. Puerta Roja. 

Cebrelli, A. (2018). Hacia una epistemología fronteriza y situada para la comunicación. 

Redes, saberes y articulaciones otras. 

Cornejo Polar, A. (1994). Escribir en el aire, Ensayo sobre la heterogeneidad socio-cultural 

en las literaturas andinas. Horizonte. 

Leone, M. (2019). Apuntes para una semiótica de la frontera. Revista Chilena de 

Semiótica, 12, 7-22. 

Mujeres en venta, producción audiovisual de la Universidad de Rosario. 

Walsh, C. (2007). Interculturalidad y educación. Revista de la Universidad de Antioquía, 

48.http://aprendeenlinea.udea.edu.co/revistas/index.php/revistaeyp/article/vie

w/6652/6095 

Confabulaciones. Año 6, N° 12, julio-diciembre 2024                                                                                     61 


